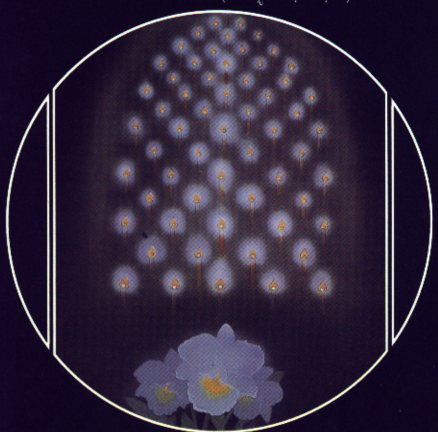
# สี (ไม่ ในชีวิตประจำวัน

พระเมธิธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมุมจิตฺโต)



พร:เมธีธรรมากรณ์เทศนา เล่มที่ ๘

พระราชวรมูนีเทศนา เล่มที่ ๘

## สติในชีวิตประจำวัน

คติธรรมสอนใจเพื่อใช้เตือนตน

พระราชวรมุนี (ประยูร ธมุมจิตฺโต)



มูลนิธิพุทธธรรม สพุพทาน ธมุมทาน ชินาติ การให้ธรรมเป็นทาน ชนะการให้ทั้งปวง พระราชวรมุนีเทศนา เล่มที่ ๘

#### สติในชีวิตประจำวัน คติธรรมสอนใจเพื่อใช้เตือนตน

© พระราชวรมุนี (ประยูร ธมุมจิตุโต)

ISBN 974-7891-43-3

พิมพ์ครั้งที่ ๓ - กันยายน ๒๕๔๑

- มูลนิธิพุทธธรรม

๒,๐๐๐ เล่ม

**สำนักพิมพ์ : มูลนิธิพุทธธรรม** ผล/๑๒๖ ถนนเทศบาลสงเคราะทั่

แขวงลาดยาว เขตจดุจักร กรุงเทพฯ ๑๐๙๐๐ ใทร. ๕๔๙-๙๐๑๒, ๕๘๐-๒๓๑๙ แพกซี ๙๕๔-๔๓๙๑

จัดจำหน่าย : สายส่งควงแก้ว บริษัท สหธรรมิก จำกัด โทร. ๘๖๔-๐๔๓๔-๕

พิมพ์ที่ : บริษัท สหธรรมิก จำกัด

๔๔/๖๓-๖๘, ๗๑-๗๒ ชอยจรัญสนิทวงศ์ ๑๒ ถนนจรัญสนิทวงศ์ แขวงวัดท่าพระ เขตบางกอกใหญ่ กรุงเทพฯ โทร.๕๑๒-๕๘๘๗,๔๑๓-๕๘๘๑,๐๑-๘๒๓-๘๘๒๕ แฟกิซ์ ๔๑๒-๓๐๘๗

lead unn

#### คำนำ

ธรรมเทศนาของท่านเจ้าคุณพระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมุมจิตฺโต) เป็นที่รู้กันทั่วไปว่า เป็นธรรมะที่มีความลึกซึ้ง พร้อมทั้งอ่านเข้าใจง่าย และประกอบด้วยธรรมหรรษา ทำให้ หนังสือของท่านเป็นแหล่งแห่งความรู้และความเพลิดเพลิน ภายในตัว มูลนิธิพุทธธรรมได้เล็งเห็นคุณค่าอันสูงส่งของ ธรรมเทศนาเหล่านั้น จึงได้กราบนมัสการขออนุญาตจาก ท่านเจ้าคุณที่จะพิมพ์หนังสือชุด "พระเมธีธรรมาภรณ์เทศนา" เพื่อเป็นการเผยแพร่ โดยส่วนหนึ่งของหนังสือจะได้แจกใน สถานที่ต่างๆ และอีกส่วนหนึ่งจะได้จัดวางจำหน่ายเช่นเดียว กับหนังสือเล่มอื่นๆ ที่มูลนิธิฯ จัดพิมพ์ขึ้น

มูลนิธิพุทธธรรม ขอกราบขอบพระคุณ ท่านเจ้าคุณ เมธีธรรมาภรณ์ ที่อนุญาตให้จัดพิมพ์หนังสือเหล่านี้ไว้ ณ ที่นี้ด้วย และหวังเป็นอย่างยิ่งว่า ธรรมคำสั่งสอนขององค์ สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า จะได้เกิดประโยชน์ในวงกว้าง ยิ่งๆ ขึ้นไป

มูลนิธิ์พุทธธรรม

#### ประวัติ

#### ของ

#### พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร มีฤกษ์ ธมุมจิตฺโต)

เปรียญธรรม ๔ ประโยค (ขณะเป็นสามเณร), พ.ม., พธ.ษ., (เกียรตินิยมอันดับ ๑), M.A., M.Phil., Dip. in French, Ph.D. (Philosophy)

อุปสมบทในพระบรมราชูปถัมภ์ที่วัดพระศรีรัตนศาสดาราม เคยเป็นพระธรรมทูตประจำวัดธัมมาราม ชิคาโก สหรัฐอเมริกา เคยเป็นคณบดีบัณฑิตวิทยาลัยและรองอธิการบดีฝ่ายวิจัยและ วางแผน มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ์

ปัจจุบันเป็นผู้ช่วยเจ้าอาวาสวัดประยุรวงศาวาสวรวิหาร และ รองอธิการบดีฝ่ายวิชาการ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ในพระ บรมราชูปถัมภ์

เป็นอาจารย์พิเศษมหาวิทยาลัยต่างๆ เช่น จุฬาลงกรณ์มหา-วิทยาลัย มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล มหาวิทยาลัย ศรินครินทรวิโรฒประสานมิตร มหาวิทยาลัยศิลปากร มหาวิทยาลัย ขอนแก่น มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ มหาวิทยาลัยหอการค้าไทย มหาวิทยาลัยธุรกิจบัณฑิตย์ มหาวิทยาลัยศรีปทุม เป็นวิทยากรบรรยายในสถาบันพัฒนาข้าราชการพลเรือน สำนักงาน ก.พ. สถาบันข้าราชการตุลาการ สถาบันข้าราชการฝ่าย อัยการ สถาบันผู้บริหารการศึกษา สถาบันจิตวิทยาความมั่นคง วิทยาลัยการปกครอง กรมการศาสนา สภากาชาดไทย การไฟฟ้า นครพลวง บริษัทการบินไทย บริษัทปูนซีเมนต์ไทย ฯลฯ

เป็นนักเขียน ผลิตผลงานทางวิชาการและหนังสือธรรมบรรยาย หลายเล่ม เช่น เปรียบเทียบแนวคิดพุทธทาสกับชาตร์, พุทธศาสนากับ ปรัชญา, พระพุทธประวัติ, ระเบียบการปกครองคณะสงม์ไทย, พรใดก็ ไร้ค่าถ้าไม่ทำ, พัฒนาชีวิตด้วยแนวคิดเชิงคุณธรรม, ธรรมเพื่อชีวิตใหม่, กรรม การเวียนว่ายตายเกิด, ธรรมานุสรณ์วีรชนประชาธิปไตย, ด้วย ความหวังและกำลังใจ, มองสังคมไทย, ทางแห่งความสำเร็จ, มณีแห่ง ปัญญา : คุณธรรมสำหรับนักบริหาร, ทำความดีมีความสุข, ศิลปะแห่ง การใช้ปรัชญาแก้เซ็งและสร้างสุข, อยู่อย่างไรให้เป็นสุข, A Buddhist Approach to Peace, Selflessness in Sartre's Existentialism and Early Buddhism ฯลฯ

## สารบัญ

| สติในชีวิตประจำวัน                         |
|--------------------------------------------|
| สติทำให้เกิดสมาธิ และสมาธิทำให้เกิดปัญญา ๑ |
| สติมาปัญญาเกิด สติเตลิดก็เกิดปัญหา๒        |
| สติกับสัมปซัญญะต้องมาด้วยกัน๒              |
| รู้เท่าเอาไว้ป้องกัน รู้ทันเอาไว้แก้ไข     |
| สัมปซัญญะคือความรู้ชัด ๔ ประการ คือ ๔      |
| ประการแรก สาตถกสัมปซัญญะ                   |
| ประการที่สองคือ สัปปายสัมป์ชัญญะ๑๑         |
| ประการที่สาม คือ โคจรสัมปชัญญะ๑๓           |
| ประการสุดท้าย อสัมโมหสัมปซัญญะ๑๘           |
| งานเผยแพร่ธรรมของมูลนิธิพุทธธรรม๒๑         |

# สติในชีวิตประจำวัน

### คติธรรมสอนใจเพื่อใช้เตือนตน

#### สติทำให้เกิดสมาธิ และสมาธิทำให้เกิดปัญญา

ปัญญาที่มีสมาธิเป็นพื้นฐานนั้นจะมีพลังมาก มี อานิสงส์มาก พระพุทธเจ้าต้องเจริญสติบำเพ็ญสมาธิ

เพราะฉะนั้น ฝึกสติให้อยู่กับปัจจุบันอย่าใจลอย ใจต้องอยู่กับเรื่องเฉพาะหน้าที่ต้องทำ ท่านจะมีสมาธิ แล้วสมาธินั้นทำให้เกิดปัญญา ปัญญาที่นำมาใช้ใน ชีวิตประจำวันเรียกว่า สัมปชัญญะ

สัมปซัญญะก็คือปัญญาเฉพาะเรื่องนั่นเองปัญญา คือความรอบรู้ ส่วนสัมปซัญญะก็คือความรู้ซัดรู้จริง ที่นำมาแก้ปัญหาเฉพาะหน้าขณะนั้นได้ ถ้าสติไม่มา ปัญญาก็ไม่เกิด

#### สติมาปัญญาเกิด สติเตลิดก็เกิดปัญหา

ตัวอย่างในการแก้ปัญหา เช่นตึกถล่มที่รอยัล พลาซ่า โคราช ทุกคนในอาคารตกอกตกใจ บางคน ช็อควิ่งพล่าน แต่มีคนคนหนึ่งรอดมาได้ เขากำลัง กวาดพื้นอยู่ พอเสียงลั่นครีน แกกระโดดวิ่งไปหา เสาใหญ่ ไปหลบที่เสา เพราะคานมันจะหล่น พอคาน หล่นมาก็คร่อมแกไว้ แกอยู่พิงเสา ไม่ได้วิ่งไปไหน มี สติเพราะฝึกไว้ แต่บางคนฝึกแล้วยังตกใจทำอะไร ไม่ถูก สติไม่มา ปัญญาไม่เกิด

#### สติกับสัมปชัญญะต้องมาด้วยกัน

สติคือความรู้ทัน สัมปซัญญะคือความรู้เท่า ความรู้เท่าถึงการณ์ เห็นเหตุแล้วคาดว่าผลลัพธ์อะไร จะตามมา *มองภาพกว้าง มองหน้ามองหลัง* 

#### รู้เท่าเอาไว้ปีคงกัน รู้ทันเอาไว้แก้ไข

พอเกิดปัญหาเฉพาะหน้าขึ้นมา ไม่ว่าจะเรื่อง อะไรก็ตาม สติจะช่วยทำให้ท่านระดมปัญญามาแก้ ปัญหา เช่นขับรถบนท้องถนนถ้าเกิดยางแตกจะ ทำอย่างไร บางคนตกใจเสียสติเหยียบเบรค รถเลย พลิกคว่ำ บางคนขับรถบนท้องถนน รถบรรทุกสิบล้อ พุ่งสวนเข้าใส่ ท่านจะทำอย่างไร ถ้ากดแตรเขายังไม่ หลบ บางคนบอกว่า รถบรรทุกแล่นในช่องทางของ เราต้องวัดใจกันหน่อย ใครดีใครอยู่

สติเป็นเครื่องกำหนดรู้ว่าเรากำลังทำอะไร บางคนไม่รู้ตัวด้วยซ้ำ พอโกรธขึ้นมาแทบจะม่ากัน ตาย พอรู้ตัวก็ว่า นี่เราถือมืดทำไม เราบ้าอะไรขึ้น มา สติจะเป็นตัวตรวจ ตรวจความเป็นไปของเรา

สัมปชัญญะ จะเป็นตัวตัดสิน หรือกลั่นกรอง ว่าอะไรควรไม่ควร เช่นเราโกรธอยากจะไปด่าเขา ถ้า เราไม่มีสติเราก็ไปด่าเขา สติจะเตือนให้เรารู้ตัวว่า กำลังจะด่า สัมปซัญญะจะเป็นตัวเซนเซอร์ที่พิจารณา ว่าควรด่าหรือไม่ควร

#### สัมปชัญญะคือความรู้ชัด ๔ ประการ คือ

- สาตถกสัมปชัญญะ (ยั้งคิดถึงประโยชน์ตน และท่าน)
- ๒. สัปปายสัมปชัญญะ (เลือกเรื่องที่เหมาะสม)
- ๓. โคจรสัมปซัญญะ (มีธรรมประจำใจ)
- ๔. อสัมโมหสัมปชัญญะ (ไม่หลงลืมตัว)

#### ประการแรก สาตกกสัมปซัญญะ

คือยั้งคิดถึงประโยชน์ที่จะเกิดจากการกระทำ และคำพูดของตน ก่อนที่ท่านจะทำอะไรก็ตาม โบราณ สอนเราให้ยั้งคิดเสียก่อน เช่นนับ ๑-๑๐

การยั้งคิดคือสติสัมปชัญญะที่ตรวจสอบพฤติ กรรมของตัวเอง ก่อนพูด ก่อนทำ ให้นึกว่าเรื่องที่จะ พูดหรือทำ มีประโยชน์หรือไม่ คนที่หมั่นตรวจสอบตัวเอง จะทำอะไรไม่ผิด พลาด คนทำอะไรไม่ผิดพลาดก็ไม่มีความทุกข์ความ เครียด ส่วนคนที่ทำผิดเพราะไม่ยั้งคิด ไม่ได้นึกว่า เรื่องที่เราจะพูดจะทำออกไปนั้น มีประโยชน์ไหม สติ จะบอกว่าเรากำลังทำอะไร สัมปชัญญะจะเตือนว่า เรื่องที่ทำอยู่นี้มีคุณหรือมีโทษ ให้ยั้งคิดเสียก่อน

บางท่านทำไปตามความเคยชิน แก้ปัญหาด้วย อารมณ์ สามีหนุ่มภรรยาสาวที่มาจากครอบครัวที่พ่อ แม่ทะเลาะกัน ตัวเขาเองก็มักจะทะเลาะกัน ถ้าพ่อ แม่เคยใช้ความรุนแรงแก้ปัญหาอย่างไร ลูกของเขา เวลาที่โตขึ้นแล้วแต่งงานก็มักจะแก้ปัญหาอย่างนั้น แม่เคยทำอย่างไรเมื่อทะเลาะกับพ่อ ลูกสาวก็มักจะ ทำอย่างนั้น เพราะว่าชินกับการแก้ปัญหาอย่างเดิม อย่างเดียวกัน แต่ถ้ามีสัมปชัญญะสักนิด และยั้งคิด เสียก่อน พอโกรธเป็นฟืนเป็นไฟขึ้นมา ให้ถามตัวเอง ว่า มีประโยชน์อะไรไหมที่จะเอาชนะกัน

พ่อแม่บางคนด่าลูกอย่างเดียว ถามว่าด่าเพื่อ

อะไร ตอบว่าให้เด็กกลับตัว ถ้าด่าอย่างเดียว เด็ก จะกลับตัวไหม ถ้ายิ่งด่าเหมือนยิ่งยุ แล้วด่าทำไม การยั้งคิดจะเกิดขึ้น และหันไปใช้เหตุผลอบรมลูก

ถ้าท่านไปถนนสายกรุงเทพฯ-สระบุรี จะผ่าน หินกอง ก่อนถึงหินกองประมาณ ๑ กม. ด้านซ้ายมือ จะพบอาคาร ๔ ชั้น เป็นร้านอาหารร้านใหญ่ เถ้าแก่ ของร้านนี้เคยอยู่ตรงสี่แยก เปิดเป็นร้านเล็กๆ ขาย ของ บังเอิญเป็นที่จอดรถประจำทางจึงขายดิบขายดี พอขายดีได้เงินสะสมขึ้นมาก็ย้ายไปอาคาร ๔ ชั้น คุณทวี วรคุณ รู้จักมักคุ้นจึงแวะรับประทานอาหาร พอรู้ว่าจะย้ายร้านจึงถามว่า...

"คนจีนเขาถือว่า ค้าขายที่ไหนทำมาค้าขึ้น แล้ว เขาจะไม่ย้ายที่ แล้วนี่ย้ายห่างไปตั้งหนึ่งกิโลเมตร รถที่ไหนจะไปจอด ไม่กลัวขาดทุนหรือ"

> เถ้าแก่ตอบว่า "ไม่กลัวขาดทุน" "ทำไมไม่กลัว" คุณทวีซัก เถ้าแก่ตอบว่า "ถ้าขาดทุนถือว่าขาดทุน ๔

บาท"

"ทำไมขาดทุนน้อยจัง"

เถ้าแก่อธิบายว่า "เพราะตอนที่แยกตัวมา ตั้งครอบครัวทำธุรกิจ เตี่ยให้เงินมาลงทุนแค่ ๔ บาท นอกนั้นทำงานหาเงินเองตลอด ขาดทุนแค่ ๔ บาท จะกลัวอะไร"

วิธีคิดนี้เป็นสาตถกสัมปซัญญะ

เถ้าแก่คนนี้มีเหตุการณ์สำคัญที่เปลี่ยนชีวิต อีกตอนหนึ่ง คือแกเคยเล่นการพนัน ในรอบปีหนึ่ง จะไปเล่นครั้งหรือสองครั้ง ปรากฏว่าครั้งหนึ่งไปเล่น ๓ วัน ๓ คืน ไม่กลับบ้าน ไม่บอกภรรยาด้วย หมด เงินหมื่นที่สะสมมาเป็นปี พอกลับมาบ้านภรรยาถาม ว่า ไปไหนมา ก็ตอบว่าไปเล่นไพ่ แล้วเงินสะสมเป็น หมื่นนั้นเสียพนันหมดเลย

ตอนที่เดินทางกลับบ้าน เถ้าแก่นึกในใจว่า ถ้า ภรรยาด่าคำเดียวจะท้าเลิกกันเลย ไหนๆเรามันเลว มาแล้ว ก็ไปตามทางของคนเลว หากภรรยาพูดผิด หูคำเดียวท้าแยกทางกันเลย บังเอิญภรรยาบอกว่า
"หมดแล้วหมดไป แต่ถ้ารู้ว่าเล่นแล้วหมดตัวก็อย่า
ไปเล่นอีก" ฟังแค่นี้ เถ้าแก่เกิดความสงสารภรรยา
คิดว่าเขาดีต่อเราอย่างนี้ เรายังจะเลวไปเล่นอีกหรือ
คิดไปคิดมาเลยเลิกเล่นการพนันตั้งแต่นั้นมา แล้วก็
ทำงานสร้างฐานะมาจนกระทั่งเป็นหลักฐานในปัจจุบัน

ครั้งหนึ่ง อาตมาไปบรรยายธรรมให้ผู้อำนวย การโรงพยาบาลทั่วประเทศฟัง ผู้อำนวยการท่าน หนึ่งขับรถมาส่งที่วัด แล้วก็บอกว่า ภรรยาของผม ร้องไห้มา ๓ ปีแล้ว เพราะพี่ชายเธอตาย พี่ชายของ ภรรยาเป็นหมออยู่สหรัฐฯ มาหัวใจวายตายกระทัน หันที่เมืองไทย ร้องไห้สงสารพี่ชายที่ตาย ไม่ใช่ร้อง ไห้คนเดียว แม่ยายผมก็ร้องไห้ด้วย เจอหน้ากันทีไร ร้องไห้ทุกที ไม่เป็นอันทำงานทำการมา ๓ ปีแล้ว ผมไปเตือนไม่ได้ เธอจะหาว่าไม่รักพี่ชายของเธอ ครอบครัวเราไม่มีความสุขมา ๓ ปีแล้ว

การร้องให้นั้นสามารถทำได้ แต่ควรพิจารณา

ว่าจะเกิดอะไร ไม่ใช่ทำไปตามความเศร้าอย่างเดี๋ยว
ถึงจะร้องให้สักเท่าไรก็ช่วยอะไรไม่ได้ ญาติตายไป
แล้ว พระพุทธเจ้าท่านทรงเตือนว่า "น หิ รุณฺณ์ วา
โสโก วา" เป็นต้น แปลความว่า "การร้องให้ ความ
เศร้าโศก หรือคร่ำครวญ ไม่เป็นประโยชน์แก่ผู้
ล่วงลับไปแล้ว ญาติผู้ล่วงลับก็คงอยู่อย่างนั้น การ
ถวายทักษิณาทานที่ตั้งไว้ดีแล้วในพระสงฆ์ จึงจะ
สำเร็จประโยชน์แก่ญาตินั้นตามสมควรแก่ฐานะ
ตลอดกาลนาน" การยั้งคิดก่อนทำเช่นนี้จัดเป็น
สาตถกสัมปซัญญะ

บางคนเป็นคนอารมณ์ไม่ดี หงุดหงิดตลอดวัน คือเป็นความเคยชินอย่างหนึ่ง คนประเภทนี้ความจำ ดี ใครด่าใครว่าอะไรจำได้หมด เพราะจดใส่ไดอารี่ ว่าวันที่เท่านั้น เวลาเท่านั้น คนนั้นดำฉันว่าอย่างนั้น

ท่านลองคิดดูชิว่า รถมีท่อไอเสีย มันไม่เก็บ สิ่งไม่ดีไว้ แต่คนเราเสียสุขภาพจิต หากเก็บแต่เรื่อง ร้ายๆเอาไว้ในความทรงจำ เก็บความสูญเสียคนรัก และความล้มเหลวในอดีตมาเป็นปีศาจที่คอยหลอก หลอนตนเอง คนเหล่านี้เก็บแต่เรื่องร้ายเอาไว้ แล้วก็ ปล่อยออกมาหลอกหลอนตนเองตลอดเวลา

อันที่จริงแล้ว อดีตไม่มีความหมายในตัวเอง อดีตมีความหมายเพราะเราไปให้ค่าแก่มันต่างหาก ถ้าเราไม่คิดถึง อดีตก็ไม่มีความหมาย อดีตผ่านไป แล้ว อนาคตยังมาไม่ถึง แล้วทำไมจะต้องไปวุ่นวาย กับอดีต มองกลับอดีตอย่างมีบทเรียน หาประโยชน์ จากความล้มเหลว ไม่ใช่ละห้อยหาอดีตมาเป็นข้อ ถ่วงความเจริญของตัวเอง อดีตเป็นบทเรียนที่จะใช้ แก้ไขปรับปรุงตนเอง ความผิดหวังความล้มเหลว เป็นบทเรียนได้

เพราะฉะนั้น คนบางคนโดนด่าหรืออะไรต่างๆ ถือว่าเป็นเรื่องธรรมดา มารไม่มีบารมีไม่แก่ ว่าวขึ้น สูงย่อมมีลมต้าน คนขึ้นสูงย่อมมีอุปสรรค

ในทำนองเดียวกัน ในชีวิตของคนเราควรหา ประโยชน์จากเรื่องต่างๆ อะไรไม่ดีก็ทิ้งไป ปล่อยๆไป

เก็บ แต่สิ่งที่ดีเอาไว้ บางคนถูกด่าถูกว่าแล้วเก็บเอา มาคิดมาแค้น เหมือนกับเพื่อนบ้านปาเมล็ดตำแย ใส่บ้านของเรา แทนที่เราจะกวาดให้พ้นๆไป บางคน หาที่เหมาะๆในบ้านมาเพาะตำแยเลย รดน้ำพรวน ดินใส่ปุ๋ย พอตำแยออกดอกออกเมล็ดแล้วใครคัน เราคันเอง คนด่าคนว่าเหมือนคนปาเมล็ดตำแยให้ นิดเดียว แต่เรามาเพาะเพิ่มเอง เขาด่าเราตั้งแต่ บ่ายสองโมง จนล่วงมาตีหนึ่งตีสองแล้วเรายังนอน ไม่หลับ เพราะตำแยงอกในหัวใจ ต้องหมุนโทรศัพท์ ไปด่าเขากลับคืน ไม่เช่นนั้นนอนไม่หลับ ทำไมเรา ไม่ปัดให้พ้นๆไป มีประโยชน์แค่ไหนที่จะเก็บเอาไว้ ควรลืมและให้อภัยกัน มีผู้กล่าวว่า......

ถ้ามีการให้อภัยผิด และ ไม่คิดที่จะลืบซึ่งความหลัง จะหาสามัคคียากลำบากจัง ความผิดพลั้งย่อมมีทั่วทุกตัวคน

#### ประการที่สองคือ สัปปายสัมปชัญญะ

หมายถึงเลือกเรื่องที่เหมาะสมกับตนเอง นั่น

คือนอกจากเราจะไม่เก็บเรื่องร้ายๆ เก็บแต่เรื่องดีๆไว้ ในใจแล้ว ก่อนจะทำอะไรก็ตามให้เลือกสิ่งที่เหมาะ สมกับเรา โบราณสอนว่า เห็นเขาขึ้นคานหาม อย่า เอามือประสานก้น คนทำการใหญ่เกินตัวเอง เกิน ความสามารถ โดยไม่มีคนช่วย บางทีทำไปนานๆเข้า ก็ทนไม่ไหว เกิดความท้อแท้ เพราะฉะนั้นต้องเลือก วิธีที่ชื่อว่า สัปปายะ

สัปปายะเป็นภาษาบาลี ตรงกับภาษาไทยว่า สบาย คือพอเหมาะกับตัวเรา ที่ดินราคาแพงแล้ว ใครได้ประโยชน์ ชาวบ้านต่างจังหวัดขายที่ดินกัน หมดแล้ว คนกรุงเทพฯไปซื้อที่ดิน คนชนบทขายที่ดิน ไปซื้อรถขับฉุยฉายไปมาแล้วรถชนกัน พอหมดเงินก็ ไปเป็นลูกจ้าง ที่ดินสูญไป เกิดความเครียด มีปัญหา ครอบครัวตามมา ประเด็นก็คือว่า อะไรเหมาะกับ ชีวิตของชาวบ้าน การโมษณาทำให้ชาวบ้านชอบ ความฟุ้งเฟ้อเกินฐานะจนเป็นหนี้สิน

ลองพิจารณาดูว่า คนกรุงเทพฯ สมัยนี้มีความ

สุขกว่าคนกรุงเทพฯ เมื่อ ๑๐๐ ปีก่อนหรือเปล่า คนสมัยนี้โลภกันมากขึ้นเพราะโฆษณาที่โหมเข้ามา ฝ่ายขายก็ต้องการจะขายมากขึ้น ผู้บริโภคไม่ใช้ให้ เหมาะกับฐานะของตัวเอง ทำให้เครียดกันมากขึ้น ความสุขของชีวิตไม่ได้อยู่ที่วัตถุอย่างเดียว แต่อยู่ ที่ความพอดี ความเหมาะควร คือเหมาะกับตัวเรา เพราะไม่รู้ความเหมาะสม คนจึงมีปัญหา ยิ่งเศรษฐากิจพัฒนามากขึ้น คนก็ยิ่งม่าตัวตายมากขึ้น เป็น โรคจิตมากขึ้น เพราะคนไม่รู้ว่าอะไรคือเหมาะกับตน วิ่งตามแฟชั่นดูโฆษณาต่างๆก็นึกว่าได้อย่างนั้นจึงจะดี แต่ความสุขของคนไม่ได้อยู่ที่วัตถุภายนอกอย่างเดียว

ความสุขไม่ได้ไปขึ้นอยู่กับความสำเร็จ และ ความทุกข์ก็ไม่ผูกติดกับความล้มเหลว คนที่ล้มเหลว อาจจะมีความสุขก็ได้ ถ้ารู้จักปล่อยวางยืดหยุ่น คน ประสบความสำเร็จอาจจะเครียดหนักก็ได้ เพราะ กลัวจะล้มเหลว ความสุขจึงไม่ได้อยู่ที่ความสำเร็จ อย่างเดียว ขณะที่พระพุทธเจ้าประทับอยู่ในป่า มีเจ้าชาย องค์หนึ่งมาเห็นก็สงสัยและถามว่า "ทำไมพระองค์ มาอยู่ในป่า เป็นเจ้าชายอยู่ในวังกลับไม่ชอบ อยู่ใน รั้วในวังน่าจะมีความสุขมากกว่ามาอยู่กลางดินกิน กลางทราย"

พระพุทธเจ้าก็เลยถามกลับว่า "นี่เธอลอง เทียบดูสิ เธอก็รู้จักพระเจ้าพิมพิสาร ตอนนี้ใครมี ความสุขมากกว่ากัน" เจ้าชายองค์นี้ตอบโดยไม่ต้อง คิดว่า "พระองค์มีความสุขมากกว่าพระเจ้าพิมพิสาร"

ขอให้เปรียบเทียบกับเรื่องสมัยนี้อีกเรื่องหนึ่ง

มีผู้ชายแก่ๆคนหนึ่ง นั่งอยู่ริมท่าน้ำหน้าวัด วันนั้นเป็นวันทอดกฐิน เถ้าแก่จากกรุงเทพฯ ยก คณะกฐินไปทอด พอพระฉันเพลก็เดินไปที่ศาลาท่า น้ำไปเห็นชายชราคนนี้ เสื้อก็ไม่ใส่ นั่งทอดหุ่ยอยู่ ไม่ทำอะไร นานๆก็จะหักกิ่งไม้โยนลงไปในแม่น้ำ เถ้าแก่นึกว่าคนนี้ไม่รู้จักใช้แรงงานให้เป็นประโยชน์ นั่งเฉยๆอยู่ถึงไม่พัฒนา เถ้าแก่ก็ขึ้นไปบนศาลา พอ ถวายผ้ากฐินเสร็จก็ลงมาเพื่อขึ้นรถกลับกรุงเทพฯ เถ้าแก่ก็แวะไปดูชายชราคนนั้นอีก พบว่ายังนั่งอยู่ที่ เดิม ข้าวปลาไม่รู้จักไปกิน นั่งอยู่เฉยๆ เถ้าแก่ทนไม่ ได้ก็เลยถามว่า

"ลุงทำอะไรอยู่นี่"

ลุงแกก็บอกว่า "ไม่มีตาดูหรือไง ก็นั่งอยู่นี่ แหละ"

เถ้าแก่ชักฉุน ถามดีๆมาตอบอย่างนี้ คน แปลกๆอย่างนี้ก็มี ถามว่า

"นั่งเฉยๆทำไม งานการไม่ทำ วันนี้ทอดกฐิน ทำไมไม่ไปช่วยดูแล ทำงานทำการบ้างซิลุง"

้ลุงถามว่า "ทำงานไปทำไมล่ะ"

"เอ้า! ทำงานก็จะได้มีเงินใช้ชิลุง"

"มีเงินใช้แล้วเป็นอย่างไรเล่า"

"จะได้มีความสุข"

"สุขเป็นอย่างไรล่ะ" ลุงถาม

"สุขก็คืออยู่สบายๆ ไม่ต้องทำอะไร" เถ้าแก่ ตอบ

"นี่สุขแล้วไง จะให้เราไปวิ่งเต้นแร้งเต้นกา เป็นโรคประสาทเหมือนเถ้าแก่หรือ" ลุงย้อนถาม

ลุงคนนี้รู้ว่าอะไรเหมาะกับตน บางทีเราไม่รู้ว่า เราแสวงหาอะไร อะไรคือความสบาย ลองนึกดูชีวิต เราต้องการอะไรที่แท้จริง แล้วทำในสิ่งที่เหมาะ สบายกับเรา แล้วเราก็จะมีความสุข

บางทีเสียงนกร้อง เสียงเด็ก ภาพสวยๆ งามๆ มีให้เราเห็นตลอด ถ้าใจเรารู้จักเปิดรับสิ่งที่ดีงาม ใจเราจะมีความสุขตลอดเวลา

> สุขและทุกข์อยู่ที่ใจไม่ใช่หรือ ถ้าใจถือก็เป็นทุกข์ไม่สุขใส ถ้าไม่ถือก็ไม่ทุกข์พบสุขใจ เราอยากได้ความสุขหรือทุกข์กัน

#### ประการที่สาม คือ โดจรสัมปชัญญะ

หมายถึงมีธรรมะประจำใจ คนที่จะมีสุขภาพ จิตดีจะต้องมีธรรมะประจำใจตลอดเวลา เขาเรียก ว่ามีภูมิคุ้มกัน ถ้าท่านไม่มีภูมิคุ้มกันอันนี้ กระทบ กระเทือนอะไรแล้วใจ ช็อค มันหัก มันพัง ภูมิคุ้มกัน ในจิตใจนั้นคือต้องฉีดวัคชีนเข้าไป วัคชีนในจิตก็คือ ธรรมะประจำใจ เพื่อให้ท่านทนกับสิ่งแวดล้อมที่เป็น พิษได้ เพราะมีความแข็งแรง ทนทาน และยืดหยุ่นได้

บางคนถือคติว่า ล้มเพราะก้าวไปข้างหน้า ดี
กว่ายืนเต๊ะท่าอยู่กับที่ คติธรรมอะไรก็ได้มีไว้ประจำ
ใจ มีคติอยู่อันหนึ่งที่อาตมาใช้เป็นเครื่องเตือนใจ
เหมือนกัน คือเราจะศึกษามากอย่างไรก็ตาม เราจะ
ต้องเตือนใจอยู่ข้อหนึ่ง คือคติธรรมว่า คิดให้สูงถึง
ดวงดาว แต่สองเท้าต้องติดดิน ในการทำงานหรือ
การบริหาร เท้าต้องติดดิน อันนี้ก็จะเตือนใจเรา
ตลอดเวลา คนเรามักพูดว่านักปรัชญาพูดอะไรไม่รู้
เรื่อง มันเป็นปัญหาอย่างหนึ่งคือไม่ติดดิน ถึงแม้

ว่าเราจะศึกษาธรรมะขั้นสูงมา แต่จะต้องพูดให้คน ฟังรู้เรื่อง ต้องติดดิน อันนี้คือคติประจำตัวเอง

#### ประการสุดท้าย อสัมโมหสัมปชัญญะ

หมายถึงการฝึกใจไม่ให้หลงลืม ต้องใช้ธรรมะ ประจำใจไม่ให้เกิดความหลงลืม พอเจอสถานการณ์ ที่เป็นปัญหา เราจะรู้ว่าต้องใช้ธรรมะอะไรทันที เรา ยั้งคิดก่อนแล้วเอาธรรมะเข้ามาสอนตัวเองตลอด เวลา ปกติบางคนเวลาทะเลาะกับใครจะโกรธมาก จนลืมตัว บางท่านเพื่อไม่ให้หลงลืมเรื่องปฏิบัติธรรม จึงให้เลขานุการหรือเพื่อนช่วยจดบันทึก หรือคอย เตือนความจำ ดังเรื่อง

พระเจ้าปเสนทิโกศล ไปขอคาถาลดน้ำหนัก จากพระพุทธเจ้า เพราะน้ำหนักเพิ่มเหลือเกิน จึงขอ คาถา diet พระพุทธเจ้าก็เทศน์ทุกเรื่อง แม้เรื่องลด น้ำหนักก็เทศน์ให้ฟัง ทีนี้พระพุทธเจ้าก็เทศน์ว่า มะนุชัสสะ สะทา สะติมะโต มัตตัง ชานะโต ลัทธะโภชะเน ตะนุกัสสะ ภะวันติ เวทะนา สะณีกัง ชีระติ อายุ ปาละยัง

แปลความว่า มนุษย์ผู้ใดมีสติรู้ตัวตลอดเวลา รู้ประมาณในโภชนะที่ได้มารับประทาน ผู้นั้นจะมี เวทนาเบาบาง เขาจะแก่ช้าและมีอายุยืน

พระเจ้าปเสนทิโกศลทรงพอพระทัยคาถานี้ มาก ถึงกับรับสั่งให้มหาดเล็กชื่อสุทัสสนมาณพ ท่องจำคาถาให้แม่นยำ และให้สุทัสสนมาณพยืน อยู่ข้างโต๊ะเสวย หากมาณพเห็นว่าพระองค์เสวย พระกระยาหารเกินกำหนดก็ท่องคาถาออกมาดังๆ หลังจากนั้นปรากฏว่าเวลาที่มาณพท่องคาถาออก มา พระเจ้าปเสนทิโกศลทรงได้สติหยุดเสวยพระ กระยาหารทันที ทรงลดปริมาณพระกระยาหารลง ทุกวันโดยวิธีนี้ ในที่สุดพระเจ้าปเสนทิโกศลทรง ลดและคุมน้ำหนักได้สำเร็จ เพราะอาศัยสุทัสสน- มาณพคอยท่องคาถาเตือนให้นึกถึงการควบคุมพระ กระยาหาร และที่สุทัสสนมาณพกล้าท่องคาถาข้าง โต๊ะเสวยก็เพราะพระเจ้าปเสนทิโกศลทรงประทาน อนุญาตไว้นั่นเอง

เรื่องนี้แสดงถึงคุณค่าของกัลยาณมิตร ผู้ช่วย เตือนจิตสะกิดใจไม่ให้หลงลืมธรรมะ ถ้าใครช่วย เตือนไม่ได้ เราก็เตือนตัวเองโดยหาคติธรรมประจำ ไว้สอนใจ

ผู้มีคติธรรมประจำใจย่อมมีเครื่องยับยั้งชั่งใจ
และมีธรรมะไว้ป้องกันและแก้ไขปัญหาในสถานการณ์ต่างๆ แม้บางครั้งสถานการณ์อาจจะไม่ตรง
กับธรรมะนัก แต่ก็ปรับเข้ากันได้ ประเด็นอยู่ที่ว่า
ท่านควรฟังธรรมะให้มาก ศึกษาธรรมะให้มากเมื่อ
ถึงเวลาจะเห็นคุณค่าของธรรมะต่างๆ ที่ออกมาช่วย
เราให้ผ่านพ้นปัญหาชีวิตได้.

#### \*\*\*\*

จากท่าบรรยายเรื่อง สติมาปัญญาเกิด ของพระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมุมจิตฺโค)



...ในชีวิตของคนเราควรหาประโยชน์จากเรื่องต่างๆ อะไร ไม่ดีก็ทั้งไป ปล่อยๆไป เก็บแต่สิ่งที่ดีเอาไว้ บางคนถูกด่าถูกว่าแล้ว เก็บเอามาคิดมาแค้น เหมือนกับเพื่อนบ้านปาเมล็ดตำแยใส่บ้านเรา แทนที่เราจะกวาดให้พันๆไป บางคนหาที่เหมาะๆในบ้านมาเพาะ ดำแยเลย รดน้ำพรวนดินใส่บุ๋ย พอตำแยออกดอกออกเมล็ดและ ใครคัน เราคันเอง คนต่าคนว่าเหมือนคนปาเมล็ดตำแยให้นิดเดียว แต่เรามาเพาะเพิ่มเอง เขาต่าเราตั้งแต่บ่ายสองโมง จนล่วงมาติหนึ่ง ตีสองแล้วเรายังนอนไม่หลับ เพราะตำแยงอกในหัวใจ ต้องหมุน โทรศัพท์ไปตำเขากลับคืน ไม่เช่นนั้นนอนไม่หลับ ทำไมเราไม่ปัดให้ พันๆไป มีประโยชน์แค่ไทนที่จะเก็บเอาไว้ ควรลีมและให้อภัยกัน...



มูลนิธิพุทธธรรม