# สายลมที่พัดผ่านสุสาน



ความเรียงว่าด้วยบรรยากาศ ทางการศึกษาในมหาวิทยาลัย



สมภาร พรมทา



โครงการ 'หนังสือไฟฟ้า' วารสารปัญญา เล่มที่ ๑๔ เผยแพร่ครั้งแรก กุมภาพันธ์ ๒๕๕๔ ชื่อหนังสือ : สายลมที่พัดผ่านสุสาน ชื่อผู้แต่ง : สมภาร พรมทา



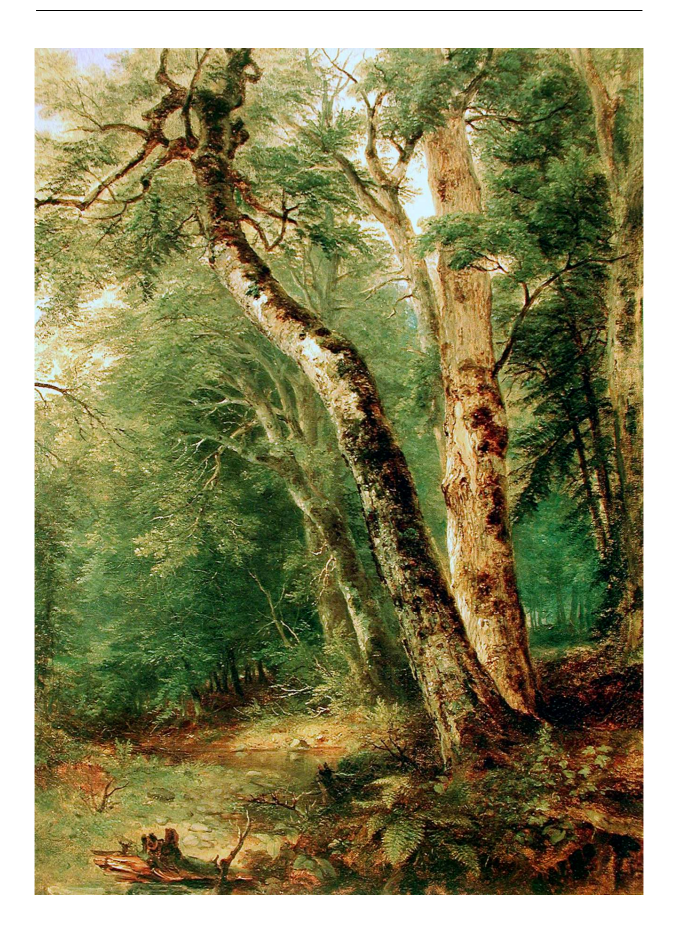


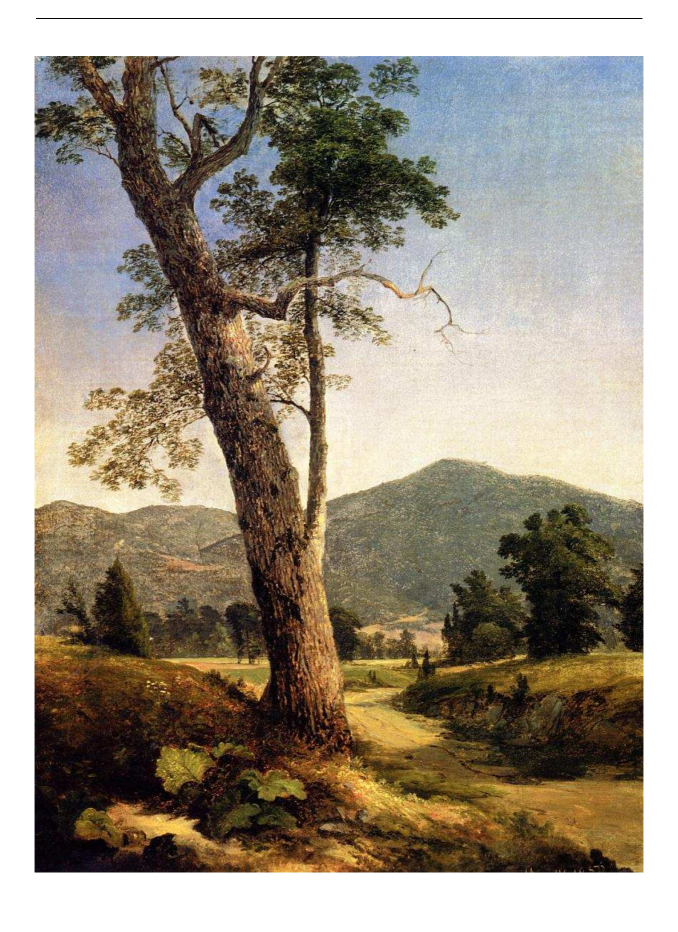
สำนักพิมพ์วารสารปัญญา โครงการ 'หนังสือไฟฟ้า' อันดับที่ ๑๔

พิมพ์เผยแพร่ครั้งแรก กุมภาพันธ์ ๒๕๕๔

ภาพถ่ายต้นฉบับที่ใช้ทำปก : ไม่ทราบชื่อผู้ถ่าย ได้จากอินเตอร์เน็ต ผ่านโปรแกรม Google ภาพประกอบในเล่มโดยศิลปินอเมริกัน : Asher Brown Durand (1796-1886)

ออกแบบปกและจัดเล่มโดย :
สมภาร พรมทา





#### ดำนำ

ที่จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัยนั้น เรามีหน่วยงานหนึ่งตั้งตามพระ-ราชบัญญัติจุฬา เรียกว่า "สภาคณาจารย์" หน่วยงานดังกล่าวนี้ทำ หน้าที่เป็นตัวแทนของอาจารย์จุฬา คล้ายๆกับที่ผู้แทนราษฎรเป็น ตัวแทนของประชาชน ผู้บริหารสภาคณาจารย์ไปจากการเลือกตั้ง ของอาจารย์จุฬา เมื่อได้รับเลือกตั้งแล้ว ท่านเหล่านี้ก็จะจัดตั้งฝ่าย ต่างๆเพื่อดูแลกิจการที่สมควรดูแล แทนคณาจารย์ในจุฬาทั้งหมด หนึ่งในงานของสภาคณาจารย์ก็คือการออกจุลสารเพื่อสื่อสาร ความคิดและข่าวสารระหว่างกันในหมู่คณาจารย์จุฬา จุลสารนี้มีชื่อ ว่า "สารสภาคณาจารย์" ตีพิมพ์ออกมาจำกัดเท่าจำนวนคณาจารย์ จุฬา เมื่อใครเขียนอะไรลงในจุลสารนี้ก็เป็นอันรู้กันว่าคณาจารย์ใน จุฬา (รวมทั้งคณาจารย์ที่ไปทำหน้าที่ฝ่ายบริหารเช่นอธิการบดี คณบดี ผู้อำนวยการศูนย์ เป็นต้น) จะได้อ่านกันถ้วนหน้า

ผมนั้นไม่ได้เป็นสมาชิกสภาคณาจารย์ เพราะนิสัยไม่ชอบที่จะ ไปนั่งเป็นตัวแทนของใครในสภา (เหมือนกับที่ผม—ตอนนี้—ไม่ เคยคิดว่าจะไปเล่นการเมือง สังกัดพรรค แล้วลงสมัครเลือกตั้ง เป็นผู้แทนของมวลมหาประชาชน ขอเป็นมวลมหาประชาชนหน้า แห้งๆเสียเอง) แต่ก็มีเพื่อนพ้องที่สนิทชิดชอบกันไปนั่งอยู่ในนั้น แล้วบางท่านก็ไปทำหน้าที่เป็นบรรณาธิการหรือกองบรรณาธิการของ "สารสภาคณาจารย์" ที่ว่านั้น ท่านเหล่านี้บางวันก็โทรศัพท์มา หาผม ไหว้วานขอให้ช่วยเขียนอะไรไปลงใน "สารสภาคณาจารย์" สักหน่อย สังเกตดูท่านมักชวนผมในช่วงเทศกาลสำคัญ เช่นปีใหม่ ผมก็รับปากและเขียนเรื่องให้ท่าน ผมเริ่มเขียน "ความเรียง" เรื่อง แรกในฉบับที่ ๑ ของปีที่ ๑๒ สมัยนั้นบรรณาธิการคือท่านอาจารย์ โสรัจจ์ หงศ์ลดารมภ์ จากนั้นมาผมก็เขียนมาเรื่อย จนล่าสุดผมก็ เขียนลงฉบับที่จะออกต้อนรับปีใหม่ ๒๕๕๔ ตามคำเชิญชวนของ ท่านบรรณาธิการคนปัจจุบัน คือท่านอาจารย์นพภาพร พานิช สิริ รวมแล้วผมเคยเขียนเรื่องลง ๔ ครั้ง

ข้อเขียนที่เขียนลงใน "สารสภาคณาจารย์" ทั้งหมดสี่เรื่องนี้ที่ ผมเรียกชื่อเหมือนกันว่า "ความเรียง" นี้ท่านบรรณาธิการท่านให้ อิสระแก่ผมที่จะเลือกเขียนเรื่องอะไรก็ได้ ผมจงใจเขียนงานให้มี ลักษณะเป็นสิ่งที่เรียกกันในภาษาอังกฤษว่า "Essay" (ที่ผมแปล เป็นไทยว่า "ความเรียง") ซึ่งตามความเข้าใจของผมเป็นงานศิลปะ ทางด้านการประพันธ์ชนิดหนึ่ง ต่างไปจาก "บทความ" ธรรมดาๆ ที่ เรียกกันในภาษาอังกฤษว่า "Article" หรือ "Paper" ซึ่งงานอย่าง

หลังนี้ตามความเข้าใจของผมไม่มีนัยของการเป็นงานศิลปะด้านการ ประพันธ์แต่อย่างใด เราเขียน "บทความ" เพื่อเสนอความคิด ทางด้านวิชาการเท่านั้น แต่ถ้าเขียนเป็น "ความเรียง" นอกจากจะ เสนอความคิด ยังประสงค์จะเสนอความงามทางด้านภาษาด้วย แน่นอนครับ ภาษาจะงามโดยปราศจากเนื้อหาที่ลึกซึ้งไม่ได้ ในแง่นี้ การเขียน "บทความ" ก็ต้องการพลังงานเพียงครึ่งเดียวของการ เขียน "ความเรียง" เพราะบทความไม่เรียกร้องความงามทางด้าน ภาษา เขียนที่อๆตรงๆก็ได้ ขอให้อ่านแล้วรู้เรื่องว่ากำลังพูดถึงอะไร การประเมิน "บทความ" ก็ประเมินจากเนื้อหาเท่านั้น แต่การ พิจารณา "ความเรียง" นอกจากเนื้อหาแล้ว เรายังดูฝีไม้ลายมือ ทางด้านภาษาด้วย

ผมเคยให้สัมภาษณ์นิตยสารฉบับหนึ่งว่า "สำหรับผมนั้น การ เป็นนักเขียนยิ่งใหญ่กว่าการเป็นนักวิชาการ" แล้วผมก็ให้เหตุผล ประกอบว่า คนจะเป็นนักเขียนได้นั้นต้องมีความคิด คนไม่มีความ คิดเป็นนักเขียนไม่ได้ แต่ผมเคยเห็นศาสตราจารย์ (ซึ่งถือว่าเป็น ตำแหน่งสูงสุดในทางวิชาการ!) บางคนดูท่านไม่ค่อยมีความคิดเอา เสียเลย ยิ่งรู้จักกันนานๆ ได้พูดคุยกันอย่างลึกซึ้ง ผมบอกตัวเอง เลยว่า "การเป็นศาสตราจารย์ไม่ต้องการคุณสมบัติอันได้แก่การ เป็นคนมีความคิด สิ่งที่เขาต้องการเพื่อประเมินให้ใครก็ตามเป็น ศาสตราจารย์มีเพียงความรู้เท่านั้น" การมีความคิดในที่นี้ผมใช้ใน ความหมายทั่วไปที่เราใช้กัน คือมองโลกและชีวิตออกตามสมควร รู้ว่าอะไรเป็นแก่นสาร อะไรเป็นเปลือกของความเป็นมนุษย์ เข้าใจ หรือไม่ก็พยายามที่จะเข้าใจเพื่อนมนุษย์ด้วยกัน และที่สำคัญที่สุด คือ เป็นคนที่เขียนและพูดผ่านภาษาที่ละเอียด งดงาม และลึกซึ้ง

ความรู้นั้นเรียนได้ กำหนดเวลาจบก็ได้ (เช่น ๕ ปีก็เป็นดอกเตอร์ เป็นต้น) เพราะเป็นเรื่องวิชาการ แต่การเป็นคนมีความคิดใครก็ สอนใครไม่ได้ ต้องหาเอง ฝึกเอง ที่มหาวิทยาลัยศิลปากรนั้นเขา สอนเราได้ก็แต่เรื่องการใช้สีหรือเทคนิคที่จำเป็นอื่นๆในการสร้าง งานศิลป์ แต่เขาสอนให้ใครเป็นศิลปินไม่ได้ เพราะอะไรหรือครับ ก็ เพราะว่าการเป็นศิลปินเรียกร้องการมีความคิด แค่มีความสามารถ ทางเทคนิคไม่พอหรอกครับ นักเขียนนั้นเหนือกว่านักวิชาการก็ตรง นี้แหละ นักวิชาการนั้นรู้เรื่องทางเทคนิคเท่านั้น ไม่จำเป็นต้องมี ความคิด แต่หากท่านใดมีความคิด สำหรับผมเอือว่าท่านได้เลื่อน ขึ้นมาสูงกว่าการเป็นนักวิชาการแล้ว คนที่เราเรียกกันว่า "นักคิด" หรือ "Thinker" ในภาษาอังกฤษนั้นสำหรับผมเป็นผู้ที่อยู่เกินกว่า นักวิชาการ และสิ่งที่ทำให้ท่านเป็นอย่างนั้นก็คือ "ความคิด" และ "ภาษา" สองสิ่งนี้มีมากในตัวท่านเหล่านั้น หรือพูดอย่างเป็นอุปมา ก็คือ ในตัวตนของนักคิดนั้นมีน้ำพุแห่งความคิดและภาษาพลุ่ง พล่านเลื่อนไหลอยู่ตลอดเวลา

ผมนั้นเชื่อในพลังของภาษามาก และที่เชื่อเช่นนั้นส่วนหนึ่งก็มา จากความเข้าใจของผมเองที่ว่า ภาษากับความคิดเป็นปฏิจจสมุป-ปันนธรรมของกันและกัน หลายปีก่อน ผมดูหนังฝรั่งเรื่องหนึ่งชื่อ "Finding Forrester" เป็นหนังเกี่ยวกับกวีคนหนึ่งที่เขียนหนังสือ เพียงเล่มเดียวก็หายตัวไปจากสังคม ภายหลังเด็กหนุ่มคนหนึ่งไป รู้จักเขาเข้า และขอให้เขาช่วยแนะนำเรื่องการประพันธ์ Forrester ซึ่งเป็นชื่อของกวีคนนี้พูดประโยคหนึ่งออกมาว่า "การเขียนคือการ ฝึกความคิด" หมายความว่า คนเราจะเขียนหนังสือได้ดีนั้นไม่ใช่ เพราะเขามีความคิดดีก่อน แต่การฝึกเขียนอยู่เสมอต่างหากที่จะ

ช่วยให้เขาคิดได้ดี พูดง่ายๆคือคิดดีมาทีหลังเขียนดี ในแง่นี้ การ เขียนก็คือการลงมือฝึกจิตให้ละเอียดสุขุมผ่านปฏิบัติการทางภาษา เมื่อคิดได้ละเอียดในวันนี้ วันรุ่งขึ้นก็เขียนได้ละเอียดกว่าวันที่ผ่าน มา และการเขียนที่ละเอียดในวันถัดมานั้นก็จะช่วย "ตะล่อม" และ "ลับ" ให้ความคิดดำเนินไปถูกทางและลึกกว่าที่ผ่านมา หมุน เวียนไปเช่นนี้เรื่อยไปไม่จบสิ้น ในแง่นี้สิ่งที่กวีคนนี้พูดก็เหมือนกับ ที่ผมพูดข้างต้นว่า ภาษากับความคิดเป็นปฏิจจสมุปปันนธรรมของ กัน คำพระว่า "ปฏิจจสมุปปันนธรรม" นั้นหมายความว่า "เป็นสิ่ง เกื้อหนุนกัน อิงอาศัยกัน พรากหรือขาดจากกันไม่ได้"

วัฒนธรรมกรีกและโรมันนั้นให้ความสำคัญกับการใช้ภาษามาก ถึงขนาดมีสุภาษิตโรมันกล่าวในทำนองว่า "คำพูดมีอานุภาพกว่า ดาบ" เพราะเชื่ออย่างนี้ สังคมกรีกและโรมันจึงมีจารีตในการฝึก ยุวชนของเขาให้รู้จักพูดและเขียน ซึ่งวัฒนธรรมอันนี้ก็ตกทอด มายังชาติตะวันตกสมัยปัจจุบันด้วย นักการเมืองฝรั่งเช่นประธานาธิบดีอเมริกานั้นจะต้องเป็นคน "พูดเป็น" ไม่เหมือนนักการเมือง แห่งสารขัณฑประเทศที่อภิปรายกันในสภา ๓ วัน ๓ คืนก็ไม่มีอะไร เป็นสาระ ผมเคยอ่านหนังสือที่รวบรวม "บทพูด" (Orations) ที่ สำคัญๆอันอดีตประธานาธิบดีอเมริกา (เช่น Thomas Jefferson) เคยพูดเอาไว้ บอกได้เลยครับว่า นักการเมืองแห่งสารขัณฑประเทศนั้นอยู่ห่างไกลจากเขามาก

ความขาดแคลนนักคิดและนักพูด (รวมนักเขียนด้วย) ของ สังคมเราตามที่กล่าวมานี้ผมคิดว่าเป็นเรื่องที่เราต้องหาทางช่วยกัน แก้ไข ผมนึกออกอย่างหนึ่งคือ เราควรส่งเสริมวัฒนธรรมของการ เขียน "ความเรียง" อย่างที่พวกกรีกและโรมันเขาส่งเสริมเยาวชน ของเขา วารสารดีๆสำหรับเป็นสนามของการเขียนความเรียงที่ดีนั้น ช่วยได้มาก ทราบไหมครับว่า เมื่อท่านพุทธทาสออกวารสารของ ท่านที่ชื่อ "หนังสือพิมพ์พุทธสาสนา" นั้นท่านประสงค์ให้วารสารนี้ เป็นเวทีสำหรับการเขียนความเรียงตามความหมายที่ผมพูดนี้ และ หากใครเคยอ่านความเรียงที่เคยลงพิมพ์ในวารสารเล่มนี้ที่ชื่อ "สิบปีในสวนโมกขพลาราม" ซึ่งท่านผู้เขียนได้แก่ท่านพุทธทาสเอง โปรดทราบว่า นั่นล่ะครับคือความเรียงที่ยิ่งใหญ่ที่สุดเท่าที่ผมเคย อ่านมา ท่านพุทธทาสนั้นสมัยแรกท่านเขียนงานด้วยมือและ ความคิดของท่านเป็นหลัก ต่อมาสมัยหลังท่านจึงบรรยายธรรมแล้ว ถอดเทป หากจะอ่านงานที่ประกอบด้วยวรรณศิลป์อันเลอเลิศของ ท่านพุทธทาส ต้องอ่านงานสมัยแรกๆของท่าน

เมื่อผมก่อตั้ง "วารสารปัญญา" ขึ้น ผมก็คิดอยากให้งานที่ ตีพิมพ์ในวารสารนี้มีลักษณะเป็นงานวรรณศิลป์อยู่ในตัว คือ ข้อเขียนที่ลงพิมพ์ไม่ควรเป็นแค่บทความทางวิชาการเท่านั้น หากแต่ควรขยับสถานะไปเป็นงานสร้างสรรค์ทางปัญญาที่ให้ความรู้ ความคิด และให้ความงามอันเรียกว่าสุขุมรสในทางวรรณศิลป์ด้วย ไม่ทราบว่าความตั้งใจนี้ในท้ายที่สุดแล้วจะบรรลุวัตถุประสงค์มาก น้อยเท่าใด ที่เล่าให้ท่านผู้อ่านฟังก็เพื่อต้องการให้เราท่านช่วยกัน คิดว่าจะหาทางสนับสนุนให้บ้านเรามีบรรยากาศของการรู้จักคิด รู้จักเขียน และรู้จักพูดอย่างไรบ้าง เพราะอะไรหรือครับ ก็เพราะนี้ คือสิ่งเดียวที่จะช่วยให้เราเทียมหน้าเทียมตาอารยประเทศเขา นักการเมืองเราเมื่อไปยืนอยู่บนเวทีโลกสมควรยืนอย่างสง่างาม พูดเป็น คิดเป็น อย่างเป็นไทย และเป็นตัวของตัวเอง

ว่าด้วยความเรียงสี่เรื่องที่พิมพ์อยู่ในเล่มนี้ เนื่องจากเป็นงานที่

เขียนเพื่อสื่อสารความคิดระหว่างคณาจารย์จุฬาด้วยกัน เนื้อหา ย่อมจำกัดอยู่ในเรื่องทางด้านการศึกษา จะอย่างไรก็ตาม อาจารย์ มหาวิทยาลัยนั้นก็คือคน หรือพูดอีกอย่างหนึ่งคือก่อนจะเป็น อาจารย์มหาวิทยาลัย เราเป็นคนมาก่อน ขณะที่เป็นอาจารย์มหา-วิทยาลัยเราก็ยังเป็นคน วันหนึ่งเมื่อเราไม่เป็นอาจารย์มหาวิทยาลัย แล้ว เราก็ยังเป็นคน ในแง่นี้ความเป็นคนนั้นอยู่ลึกกว่าความเป็น อาจารย์มหาวิทยาลัย เมื่อความเป็นคนอยู่ลึกในสุด ปัญหาใดก็ ตามแต่ที่เป็นปัญหาอันมนุษย์ทั้งหลายทั้งปวงจะต้องประสบ ปัญหา นั้นอาจารย์มหาวิทยาลัยก็ย่อมต้องประสบด้วย ความเรียงเหล่านี้ ว่าไปแล้วผมเขียนเพื่อสื่อสารไปยังความเป็นมนุษย์ที่อยู่ในตัวพวก เราที่เป็นอาจารย์มหาวิทยาลัยนั้น มากกว่ามุ่งสื่อสารไปยังเปลือก นอกอันได้แก่สถานะที่เป็นอาจารย์สอนหนังสือ

ผมนั้นเคารพความรู้สึกของตน ในช่วงที่เขียนความเรียงเหล่านี้ ผมรู้สึกอะไรหลายอย่างเกี่ยวกับชีวิตในมหาวิทยาลัย ความรู้สึก เหล่านี้ไม่ง่ายที่จะอธิบาย แต่ผมก็พยายามอธิบายลงในงานเขียนที่ ท่านผู้อ่านจะได้อ่านข้างหน้า ในบางวัน ผมรู้สึกเหมือนตนเองกำลัง อยู่ใน "สุสาน" แล้วพวกเราที่เป็นอาจารย์สอนหนังสือก็เหมือน "ซอมบี้" คุณสมบัติของซอมบี้ใดๆก็ตามแต่คือเดินไปไหนต่อไหนก็ ได้ กินข้าวก็ได้ นินทากันได้ ริษยากันได้ บรรยายเรื่องทางวิชาการก็ ได้ แทงกันข้างหลังแล้วยังเสือกยิ้มให้กันก็ได้ แต่ทั้งหมดนั้นไม่ได้ แสดงออกมาจากส่วนลึกของจิตวิญญาณ เพราะซอมบี้มีแต่ร่าง ไม่ มีวิญญาณ เวลานี้ ขณะที่เขียนคำนำนี้ ผมก็ยังรู้สึกเช่นนั้น ซอมบี้ ทุกตัวนั้นโดดเดี่ยว เพราะคุณสมบัติประการต่อมาที่สำคัญของ ความเป็นซอมบี้ก็คือไม่สามารถเป็นเพื่อนของกันได้ หลายคน

เข้าใจว่าเมื่ออาจารย์มหาวิทยาลัยคนใดคนหนึ่งเกษียณอายุราชการ ไป ชีวิตเขาคงเหงาและโดดเดี่ยว นี่เป็นความเข้าใจผิดครับ ซอมบี้ เหงาและโดดเดี่ยวอยู่เสมอ แม้ในเวลาที่ชุมนุมกันอยู่เป็นจำนวน มากๆ ดังนั้นไม่ต้องห่วงเขาหรอก

จะอย่างไรก็ตาม ในมหาวิทยาลัยไม่ได้มีแต่ซอมบี้เท่านั้น มีคน ปะปนอยู่ด้วย คนเหล่านี้ก็คือลูกศิษย์ของเรา ซึ่งในวันหนึ่งข้างหน้า หากเขาอยู่กับเรานานเกินไป ก็อาจกลายสภาพเป็นซอมบี้ได้ เด็ก ระดับปริญญาตรีนั้นค่อนข้างปลอดภัยจากการถูกกลืนกลายไปเป็น ซอมบี้ นิสิตปริญญาเอกนั้นเสี่ยงที่สุด การถูกทำให้เป็นซอมบี้นั้น จะเริ่มต้นด้วยการทำให้เขาสูญเสียความมั่นใจในจิตวิญญาณของตน เมื่อเขาเขียนอะไรมาให้เราอ่าน เราจะกระหนาบ เราจะถากถาง เราจะไม่ให้กำลังใจ เราจะบอกว่ายุ่ง ไม่มีเวลาอ่าน ต้องรอหน่อยนะ อะไรทำนองนี้ ซึ่งแม้เด็กเหล่านี้อาจจะสำนึกได้ผ่านทางจิตวิญญาณ ความเป็นคนว่า อาจารย์น่าจะมีน้ำใจมากกว่านี้ น่าจะเคารพสิทธิ ของเราในฐานะที่จ่ายค่าเรียนแพง เป็นต้น แต่เมื่อถูกกระหนาบอยู่ เสมอๆ เขาจะเริ่มหวั่นไหว นานไปก็ชินชา หมดความรู้สึก จบ ปริญญาเอกในสภาพกึ่งมนุษย์กึ่งผีดิบ และจะเป็นผีดิบสมบูรณ์ แบบเมื่อมาเป็นอาจารย์เสียเองในวันหนึ่งข้างหน้า

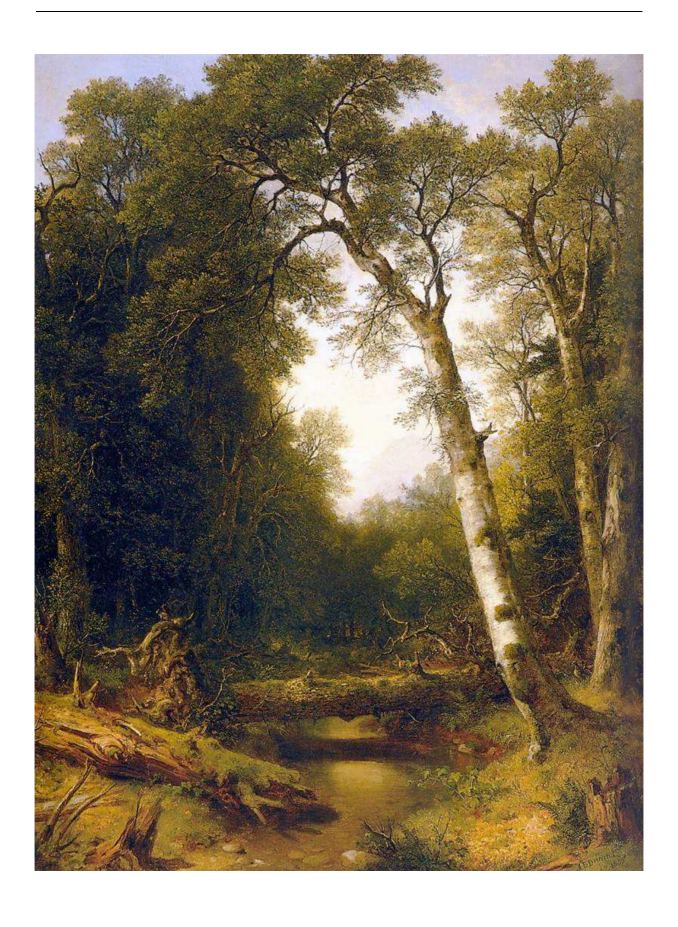
แต่ในบางวัน ผมก็ได้สัมผัสกระแสลมจากไหนสักแห่งผ่านมายัง สุสานแห่งนี้วูบหนึ่งก่อนจะจากไป กระแสลมเย็นชื่นนี้ว่าไปแล้วแม้ จะนานๆผ่านมาครั้งก็เป็นสิ่งที่ผมสมควรสารภาพว่าได้ช่วยหล่อ เลี้ยงความรู้สึกเศร้าสร้อยของซอมบี้ตัวนี้ได้มาก เหมือนว่าสายลม เหล่านี้ได้พัดพาเอาความเป็นคนมากระตุ้นเตือนว่าสมัยหนึ่งผมเคย เป็นคน เมื่อรู้สึกอย่างนั้นในบางวันก็เกิดความรู้สึกฮึกเห็มว่าจะ

พยายามตะเกียกตะกายกลับไปหาความเป็นคนอีกครั้ง.. *ให้ได้*.. แต่สักพักความฮึกเหิมในใจที่ว่านั้นก็แผ่วลงแล้วสงบนิ่งดังเดิม

ผมอาจเข้าใจผิดก็ได้ที่ว่าซอมบี้ตัวใดก็ตามย่อมมีคุณสมบัติ เหมือนกันอย่างหนึ่งคือไม่อาจเป็นมิตรสหายของกันได้ บางที การ ที่ซอมบี้บางตัวที่รู้สึกอะไรคล้ายๆกันมาร่วมกันทำอะไรบางอย่าง นี่ อาจเป็นพลังที่เข้มแข็งกว่าความพยายามของซอมบี้ปัจเจกตัวใดตัว หนึ่ง เมื่อคิดเช่นนี้ ผมก็อยากเชิญชวนเพื่อนพ้องในมหาวิทยาลัย มาช่วยกันคิดเรื่องที่ว่า เราจะแปรสภาพมหาวิทยาลัยจากการเป็น สุสานไปเป็นอย่างอื่นที่ดีกว่านี้ได้อย่างไร ความเรียงชิ้นสุดท้ายที่ผม เขียนในเล่มนี้นั้นผมเขียนเพื่อมอบเป็นของกำนัลแก่ซอมบี้ระดับ มุขนายกที่ชุมนุมกันอยู่ที่ "สกอ." โดยเฉพาะ โปรดพิจารณาด้วย นะครับ ๑

#### สมภาร พรมทา

กุมภาพันธ์ ๒๕๕๔ (จากสุสานร้างแห่งหนึ่งแถวสามย่าน)



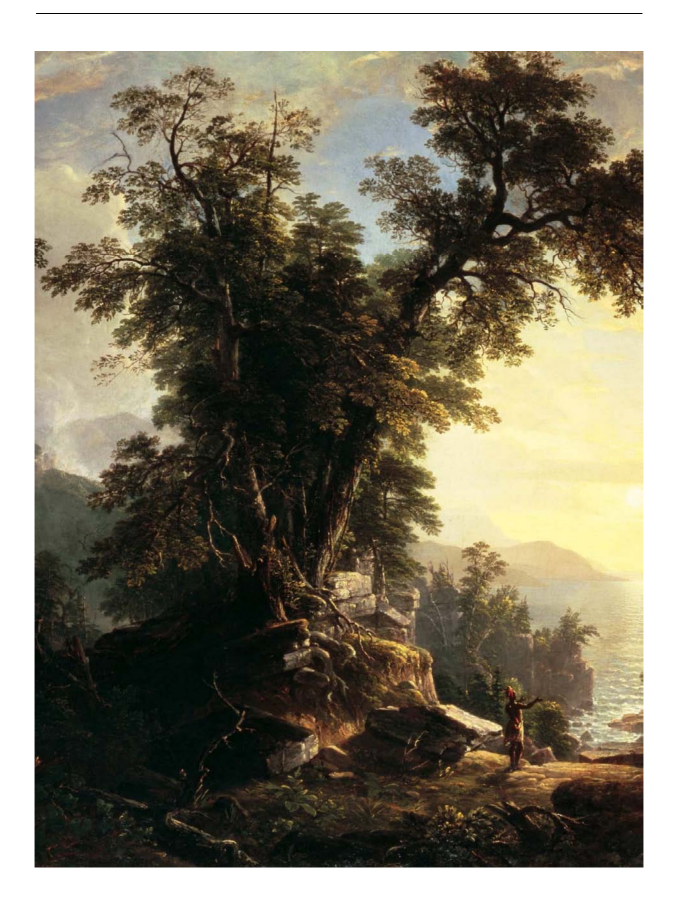
# เนื้อหาในเล่ม

(๑๓) ความเรียงที่หนึ่ง : ชีวิตกับความขัดแย้ง

(๓๕) ความเรียงที่สอง : เพื่อน

(๔๓) ความเรียงที่สาม : ครูกับศิษย์

(๖๓) ความเรียงที่สี่ : ปีใหม่กับความหวังใหม่



### ชีวิตกับความขัดแย้ง

ความขัดแย้งตามความคิดของผมมือยู่สองอย่าง อย่างแรกคือ ความขัดแย้งภายในชีวิตของคนคนหนึ่ง อย่างที่สองคือความ ขัดแย้งระหว่างคนสองคน คำว่า "คน" ในที่นี้ผมใช้อย่างหลวมๆ ซึ่งอาจกินความไปถึงชุมชน ประเทศชาติ ซึ่งถ้าตีความอย่างหลัง ความขัดแย้งที่ผมกล่าวข้างต้นก็จะมือยู่สองประเภทเช่นกันคือ หนึ่งความขัดแย้งภายในชุมชนหรือประเทศชาติ กับสองความ ขัดแย้งระหว่างสองชุมชนหรือสองประเทศ

ความขัดแย้งตามความเห็นของผมเป็นสิ่งที่ต้องเกิดมีตาม ธรรมชาติ ความขัดแย้งในความหมายที่กว้างที่สุดคือการที่สองสิ่ง ไม่อาจลงรอยหรือไปด้วยกันได้ ชีวิตมนุษย์ถูกสร้างมาให้มีสองสิ่งที่ ตรงกันข้ามกัน สิ่งแรกคือสิ่งที่พุทธศาสนาเรียกว่ากิเลสตัณหา สิ่งที่ สองคือสิ่งที่พุทธศาสนาเรียกว่าคุณธรรมหรือมโนธรรม สองสิ่งนี้ โดยธรรมชาติของมันเองเป็นสิ่งที่ไม่อาจไปด้วยกัน กิเลสจะชักนำ เราไปหาความลุ่มหลง ส่วนคุณธรรมจะชักนำเราให้เดินไปหาความ สว่างไสว มองตามการวิเคราะห์ของพุทธศาสนา มนุษย์คือสิ่งที่อยู่ ตรงกึ่งกลางของแรงขับพื้นฐานสองแรง แรงหนึ่งดึงเราไปทางซ้าย ส่วนอีกแรงก็ดึงเราไปทางขวา นี่คือความขัดแย้งตามธรรมชาติซึ่ง พุทธศาสนาเชื่อว่าเป็นสิ่งที่ถูกบรรจุไว้เสร็จสรรพเรียบร้อยแล้ว ภายในชีวิตของปุถุชนคนธรรมดาทุกคน ไม่มียกเว้น

พุทธศาสนาสอนมากเรื่องการที่ชีวิตนี้เป็นทุกข์ พร้อมกันนั้น พุทธศาสนาก็สอนต่อไปว่าจะดับทุกข์ที่ว่านี้ได้อย่างไร ทุกข์ตามคำ สอนของพุทธศาสนานั้นก็คือการที่ชีวิตมีความขัดแย้งภายในตามที่ กล่าวมาข้างต้น วิธีการขจัดทุกข์จึงได้แก่การจัดการกับความขัดแย้ง ภายใน พระอริยบุคคลตามคติของพุทธศาสนาคือคนที่สามารถ จัดการกับความขัดแย้งภายในตน ซึ่งเป็นไปตามลำดับขั้น พระ อริยบุคคลชั้นต่ำก็จัดการกับความขัดแย้งภายในตนได้ระดับหนึ่ง ส่วนพระอริยบุคคลชั้นสูงสุดคือพระอรหันต์คือผู้ที่พุทธศาสนาเชื่อ ว่าสามารถจัดการกับความขัดแย้งภายในตนได้อย่างหมดจดสิ้นเชิง เมื่อไม่มีความขัดแย้งภายใน ชีวิตของพระอรหันต์ก็ปราศจากทุกข์ และที่สำคัญไปกว่านั้นคือการที่ท่านปราศจากความขัดแย้งภายในจะ ส่งผลสำคัญคือท่านจะไม่มีทางมีความขัดแย้งกับใครได้ในโลกนี้ พระพุทธเจ้าซึ่งเป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธะนั้นไม่เคยขัดแย้งกับ ใคร มีแต่คนอื่นที่ขัดแย้งกับท่าน

จากที่กล่าวมาข้างต้นจะเห็นว่า พุทธศาสนามองว่าคนเราเกิดมา

พร้อมความขัดแย้งภายใน และความขัดแย้งภายในนั้นเป็นสาเหตุ สำคัญของความขัดแย้งระหว่างบุคคล เมื่อจัดการกับความขัดแย้ง ภายในแล้ว คนคนนั้นจึงไม่สามารถมีความขัดแย้งกับใครได้ จะ อย่างไรก็ตาม สิ่งที่พุทธศาสนาไม่สามารถห้ามได้ก็คือการที่คนอื่น จะมาขัดแย้งกับเราซึ่งไม่ขัดแย้งกับใคร ตามประวัตินั้นพระพุทธองค์ทรงถูกปองร้ายถึงขั้นหมายเอาชีวิตจากคนบางกลุ่ม และพระ สาวกคนสำคัญในพุทธศาสนาบางท่านเช่นพระโมคคัลลานะก็ มรณภาพเพราะถูกฆาตกรรมโดยกลุ่มคนที่มีความเห็นขัดแย้งกับ ท่าน จะอย่างไรก็ตาม เรื่องหลังนี้พุทธศาสนาก็มองว่าไม่ใช่ปัญหา (ซึ่งผมจะอธิบายข้างหน้า) สิ่งสำคัญที่พุทธศาสนาเห็นว่าเราควรใส่ ใจก็คือ ทำอย่างไรเราจึงจะมีชีวิตที่ปราศจากความขัดแย้งภายใน พุทธศาสนาเน้นที่ตรงนี้โดยมีความเชื่อต่อไปว่า ชีวิตที่ปราศจากความขัดแย้งภายใน จักามขัดแย้งภายในจะสงบสุข และชีวิตเช่นนี้จะไม่ก่อเวรกับใคร ซึ่งก็คือไม่ขัดแย้งกับใคร ถ้าเรามีคนเช่นนี้มากๆในสังคม สังคมเรา ก็จะมีแต่ความสุข

ความขัดแย้งระหว่างคนสองคนหรือระหว่างชาติสองชาติเป็น เรื่องที่อาจกล่าวได้ว่าเป็นปรากฏการณ์หลักอันหนึ่งในหน้าประวัติสาสตร์ของมนุษยชาติ การถล่มตึกสูงอันเป็นสัญลักษณ์แห่งอำนาจ และความมั่งคั่งของประเทศมหาอำนาจชาติหนึ่งเมื่อเร็วๆนี้ไม่ใช่ เรื่องที่อาจเรียกได้ว่าป่าเถื่อนกว่าเหตุการณ์ทำนองเดียวกันนี้ที่เคย เกิดในอดีตโดยน้ำมือของผู้ที่ตกเป็นเหยื่อแห่งความรุนแรงในครั้งนี้ ประเทศมหาอำนาจเดียวกันนี้มิใช่หรือที่เคยส่งเครื่องบินไปปล่อย ระเบิดนิวเคลียร์ทำให้ผู้คนที่ไม่รู้อิโหน่อิเหน่อะไรด้วยในเมืองฮิโร-ชิมาและนางาซากิล้มตายจำนวนเป็นแสนๆมาแล้ว ผมเชื่อว่าโลก

เราจะมีความขัดแย้งต่อไป ไม่ว่าจะเป็นความขัดแย้งในระดับเล็กๆ เช่นมองหน้ากันในผับแล้วยิงกันตาย หรือเรื่องใหญ่ๆเช่นสงคราม ระหว่างชาติ แต่ผมเชื่อว่าความขัดแย้งอยู่ในวิสัยที่มนุษย์จะจัดการ ให้ลดลง และวิธีหนึ่งซึ่งผมเห็นว่าสำคัญมากในการลดความขัดแย้ง ก็คือวิธีการที่พุทธศาสนาสอน : จงจัดการกับความขัดแย้งภายใน ชีวิตของท่าน

เพื่อให้เข้าใจแนวคิดของพุทธศาสนาข้อนี้ชัดเจนขึ้น ผมขอ นำเอาแนวคิดของท่านพุทธทาสมาช่วยอธิบาย ท่านพุทธทาสเข้าใจ ว่าความทุกข์ในชีวิตของคนเรานั้นมาจากสัญชาตญาณพื้นฐานที่ สำคัญสองประการคือ (๑) สัญชาตญาณว่าเป็นฉัน และ (๒) สัญ-ชาตญาณว่าเป็นของฉัน สัญชาตญาณอย่างแรกนั้นพุทธศาสนา เรียกว่า "อหังการ" ท่านพุทธทาสแปลเป็นไทยว่าสัญชาตญาณว่า เป็น "ตัวกู" สัญชาตญาณอย่างที่สองพุทธศาสนาเรียกว่า "มมัง-การ" ท่านพุทธทาสแปลว่าสัญชาตญาณว่า "ของกู" ในบรรดา สัญชาตญาณสองอย่างนี้ "ตัวกู"เป็นพื้นฐานที่สุด มนุษย์เรารวมทั้ง สัตว์เดรัจฉานหรือแม้กระทั่งต้นไม้ท่านพุทธทาสคิดว่าถูกธรรมชาติ สร้างมาโดยบรรจุสัญชาตญาณว่า "นี่ตัวกูนะ" เอาไว้ เพราะเรามี สัญชาตญาณที่ว่านี้ เวลาที่เราตื่นนอนมาในตอนเช้าแล้วส่องกระจก แปรงฟัน เราจึงไม่รู้สึกว่าคนที่เรามองเห็นในกระจกนั้นเป็นคน แปลกหน้า สัญชาตญาณว่า "นี่คือตัวฉันนะ" มีอิทธิพลที่สำคัญ สองอย่างในชีวิตเรา อย่างแรกคือทำให้เรากลัวตาย รู้จักแสวงหา ทางรอดให้ตนเอง และดิ้นรนต่อสู้อยู่ชั่วชีวิตเพื่อให้ "ตัวฉัน" ดำรง อยู่ไปได้ คนทุกคนล้วนกลัวตาย เราอาจไม่เคยสงสัยว่าทำไมเราจึง กลัวตาย พุทธศาสนาอธิบายเรื่องนี้ว่าเกี่ยวข้องกับสัญชาตญาณว่า เป็น "ตัวฉัน" เพราะสิ่งมีชีวิตในโลกล้วนแล้วแต่มี "ตัวฉัน" ที่ จะต้องปกป้องและประคับประคองให้มีชีวิตยืนยาว ต้นหญ้าใน หน้าแล้งแห้งกรอบไปหมดแล้วจึงไม่ยอมตายง่ายๆ แต่จะยื้อยุด ชีวิตตนเองเอาไว้เต็มที่เพื่อรอฤดูฝนใหม่ที่จะมาถึง อิทธิพลอย่างที่ สองของสัญชาตญาณว่า "ตัวกู" ก็คือการผลักดันให้เราต้อง "ทำ สำเนา" ตนเองเอาไว้ในรูปของทายาทก่อนที่เราจะตาย ชีวิตไม่ สามารถเป็นอมตะ แต่สัญชาตญาณว่าตัวฉันจะต้องอยู่ต่อไปนั้นแรง เสียจนไม่ยอมรับรู้ความจำกัดของชีวิตที่กล่าวมานั้น การสืบต่อ เผ่าพันธุ์ของสิ่งมีชีวิตนั้นท่านพุทธทาสคิดว่าเป็นไปตามแรงขับของ สัญชาตญาณว่า "ตัวกู" เราที่มีลูกหลานสืบสกุลอาจไม่รู้สึกว่าที่ทำ ไปเพราะต้องการทำสำเนาตนเองไว้ แต่นั่นก็ไม่ใช่เรื่องแปลก เพราะสัญชาตญาณที่ว่านี้พุทธศาสนาคิดว่าอยู่ลึกมาก มากเสียจน ว่าเราซึ่งถูกบงการโดยสิ่งนี้ไม่รู้ตัวว่าตนเองถูกบงการ

จากพื้นฐานที่ว่าเราทุกคนจะรู้สึกว่าชีวิตเป็น "ตัวฉัน" นี้ สัญชาตญาณอย่างที่สองก็ตามมา คืออะไรก็ตามแต่ที่เกี่ยวข้องกับชีวิต เรา เราจะรู้สึกว่า "นั่นเป็นของฉัน" ความรู้สึกอันเนื่องมาจากสัญชาตญาณว่าเป็น "ของกู" นี้อาจเห็นได้ในเรื่องเล็กๆน้อยๆเช่นรู้สึกว่า นี่คือรองเท้าฉัน นี่คือรถยนต์ของฉัน ขยายมาถึงเรื่องที่ใหญ่ขึ้น เช่นรู้สึกว่านี่คือครอบครัวฉัน นี่คือประเทศของฉัน นี่คือศาสนาของฉัน และอื่นๆ ตามการวิเคราะห์ของพุทธศาสนา สัญชาตญาณ พื้นฐานสองอย่างนี้คือที่มาของความขัดแย้งระหว่างบุคคลและ ระหว่างชาติ

ผมเข้าใจว่าสิ่งที่เราต้องการพูดกันเป็นหลักในวันนี้ (ความเรียง นี้ผมเขียนเพื่อเสนอในการสัมมนาแห่งหนึ่งในจุฬา) คือ ความ ขัดแย้งที่อาจเกิดมีได้ในชีวิตการงานของอาจารย์มหาวิทยาลัย ดังนั้นเราจะเจาะจงกันที่เรื่องนี้โดยมีสมมุติฐานว่าแนวคิดของพุทธ-ศาสนาตามที่กล่าวมาย่อๆข้างต้นสามารถใช้เป็นแนวทางหนึ่ง (ผม ขอย้ำว่าเป็นแนวทางหนึ่งเท่านั้น) ในการจัดการกับความขัดแย้งที่ จะเกิดมี ผมขอแบ่งความขัดแย้งที่จะพูดต่อไปเป็นสองอย่างตามที่ แบ่งมาในตอนต้นคือ ความขัดแย้งภายในตัวบุคคลคนหนึ่งกับ ความขัดแย้งระหว่างบุคคลกับบุคคลหรือระหว่างบุคคลกับสิ่งที่เป็น นามธรรมเช่นระบบหรือสถาบัน

ขอเริ่มต้นที่ความขัดแย้งอย่างแรก และเนื่องจากว่าผมไม่รู้จัก ชีวิตใครมากเท่ากับที่รู้จักตัวผมเอง ผมจึงจะขออนุญาตใช้ตัวเอง เป็นเครื่องมือของการศึกษาในเรื่องที่จะกล่าวต่อไปนี้ สิ่งแรกที่สุด ที่ผมเองยอมรับในฐานะที่เป็นอาจารย์มหาวิทยาลัยก็คือผมเป็นคน ธรรมดาที่มีความรู้สึกว่ามีตัวผม และตัวผมนี้ก็มีศักดิ์ศรีบางอย่างที่ เมื่อใดก็ตามที่ผมรู้สึกว่ามีใครมากระทบศักดิ์ศรีดังกล่าวนี้ ผมจะมี ปฏิกิริยาตอบทันที ผมสังเกตเห็นว่า ความรู้สึกในเรื่องศักดิ์ศรี (ซึ่ง พุทธศาสนาอาจเรียกว่าเป็นแง่หนึ่งของสัญชาตญาณว่าเป็นตัวฉัน) นี้จะค่อยๆเพิ่มปริมาณมากขึ้นตามเวลา แม้ว่าผมจะเป็นพุทธ-ศาสนิกชน แต่การมือยู่ของ "อัตตา" ในระดับนี้ผมคิดว่าไม่ใช่สิ่ง เสียหาย และผมยังคิดต่อไปด้วยว่า อัตตาในระดับที่มีเหตุผลก็เป็น แรงถ่วงอย่างหนึ่งที่ช่วยให้สังคมเราเป็นสังคมที่ไม่ยอมให้ใครเอา เปรียบใครง่ายๆ (ตัวอย่างก็เช่นในสังคมฝรั่งที่ผู้คนมีสำนึกในสิทธิ ส่วนบุคคลสูง การละเมิดสิทธิจะกระทำได้ยาก) *แต่เราจะบริหารให้* เจ้าอัตตาในตัวเรานี้แก่ขึ้นตามกาลเวลาโดยยังอยู่ในขอบเขตที่ อาจจะเรียกได้ว่ามีเหตุผลอย่างไร เป็นเรื่องยาก ผมเคยเข้าสอบ

วิทยานิพนธ์นิสิตแล้วมานั่งทบทวนเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นด้วยความ รู้สึกละอายใจ ห้องสอบวิทยานิพนธ์ในบางครั้งก็กลายเป็นห้องโขก สับ "เหยื่อทางวิชาการ" ได้อย่างไม่น่าเชื่อ แม้การเป็นที่ปรึกษา วิทยานิพนธ์เองบางครั้งก็กลายเป็นสิ่งทำลายชีวิตชีวิตหนึ่งไปอย่าง ที่เราซึ่งเป็นที่ปรึกษาอาจไม่ตระหนักรู้ก็ได้ เหยื่อทางวิชาการของเรา นั้นคือคนซึ่งก็แปลว่าเขาก็มีตัวตนของเขาเช่นกับเรา อัตตาของ มนุษย์ในบางแง่นั้นไม่ใช่เรื่องเสียหาย และแง่หนึ่งที่ผมเห็นว่าไม่ใช่ เรื่องเสียหายของ "ตัวกู" (ตามคำของท่านพุทธทาส) ก็คือแง่ที่ อยากแสดงให้โลกรู้ว่าฉันก็มีความคิดความอ่านเป็นของฉันเองนะ ผมเคยเขียนในไหนสักแห่งหนึ่งนานมาแล้วว่า สิ่งที่ทำลายตัวตน ของนิสิตเราอย่างย่อยยับเห็นจะไม่มีอะไรเกินไปกว่าการนำวิทยา-นิพนธ์เล่มสมบูรณ์ไปส่งสำนักงานบัณฑิตวิทยาลัยในสภาพที่รู้สึกว่า สิ่งที่อยู่ในมือของเขาหรือเธอนั้นเป็นสิ่งที่แปลกแยกจากชีวิตของ เขาหรือเธออย่างสิ้นเชิง นั่นไม่ใช่ผลงานของเขาหรือเธอ แต่เป็น ผลจากการโขกสับของอาจารย์ที่ปรึกษาเป็นแรมปีในรอบแรก และ ของคณะกรรมการสอบในรอบต่อมา (ซึ่งอาจมีมากกว่าหนึ่งครั้ง) การใส่ชื่อของเราลงไปบนงานที่ไม่ใช่ของเราสำหรับคนที่ไม่มีศักดิ์-ศรีอาจไม่เรื่องเรื่องเสียหาย อาจเป็นเรื่องดีเสียด้วยซ้ำ (ดังการจ้าง เขียนวิทยานิพนธ์ที่อาจมีที่ไหนสักแห่งในโลกนี้) แต่สำหรับคนที่มี ความคิด มี "ตัวกู" ที่มีเหตุผล นี่คือการขายวิญญาณ

สิ่งที่ผมพยายามทำซึ่งก็ไม่รู้เหมือนกันว่าสำเร็จมากน้อยเพียงใด ก็คือ วันคืนที่ผ่านไป ผมจะคอยเตือนเจ้าอัตตาที่ค่อยๆแก่กล้าขึ้น ตามกาลเวลาไปพร้อมๆกับความก้าวหน้าในอาชีพการงาน ผมหวัง ว่าในวันที่ผมเป็นศาสตราจารย์ (สมมติว่ามีวันนั้น) ผมจะยังเป็น นักวิชาการคนเดิมกับคนที่เพิ่งแรกเข้ารับราชการที่จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย คนที่ยังมองเห็นคุณค่าของงานเพื่อนมนุษย์และยอมรับ
ในความเป็นตัวของเขาเองซึ่งไม่จำเป็นต้องเหมือนเรา ความก้าว
หน้าในอาชีพการงานสำหรับผมเป็นคนละเรื่องการกับมีชีวิตที่มี
คุณค่าและการมีชีวิตที่สงบสุข บางครั้งผมเคยคิดเหมือนกันว่า
ทำไมการรับเชิญไปเสนอบทความในต่างประเทศจึงถูกจัดไว้เหนือ
กว่าการพาลูกเมียไปพักผ่อนที่ชายทะเล เป็นศาสตราจารย์ที่เก่ง
แต่สอนคนอื่นโดยไม่เคยสอนการบ้านลูกเลยเป็นสิ่งที่สมควรแก่
การทบทวนหรือไม่ คำตอบในเรื่องนี้เราทุกคนคงต้องตอบด้วย
ตัวเอง

ท่านพุทธทาสเสนอความคิดว่า อัตตาภายในตัวเราสามารถแยก มองได้สองส่วน สำหรับนักบวชในอุดมคติที่ไม่ใช่นักบวชที่สมัครใจ บวชเพื่อทำงานสังคม ภารกิจหลักอันเกี่ยวข้องกับเรื่องนี้ก็คือการ ขจัดอัตตาให้หมดไป เพราะการลดลงของอัตตาสัมพันธ์โดยตรงกับ การเพิ่มขึ้นของความสุข แต่สำหรับชาวบ้าน (อย่างเช่นอาจารย์ มหาวิทยาลัยอย่างพวกเรา) และนักบวชที่ประสงค์จะทำงานทาง สังคมไปพร้อมๆกับการปฏิบัติธรรมส่วนตัว ท่านเสนอว่าวิธีการที่ เหมาะสมสำหรับจัดการกับอัตตาก็คือการบริหารมันให้อยู่ในภาวะที่ สมดุล สมดุลกับอะไร คำตอบคือสมดุลกับอีกสิ่งหนึ่งที่ธรรมชาติ สร้างมาคู่กันในฐานะปรปักษ์ พุทธศาสนาเรียกสิ่งนี้ว่า "ปัญญา" ความแตกต่างพื้นฐานระหว่างอัตตากับปัญญาคือ อัตตาชักนำเราให้ ดิ่งไปทางเดียวคือทางที่จะทำให้ฉันเหนือกว่าคนอื่น ในขณะที่ ปัญญาจะคอยเตือนว่าเป็นไปไม่ได้ที่เราจะมีสุขเพียงคนเดียว ปัญญาจะแนะให้เรามองไปรอบๆในขณะที่เดินไปข้างหน้า จริงอยู่ที่

อัตตาอันแก่กล้าขึ้นตามกาลเวลาอาจบอกตัวมันเองว่าฉันเป็นสุขนะ เพราะคนอื่นๆอยู่ต่ำกว่าฉันหมด แต่ปัญญาจะแย้งว่าจริงๆแล้วเธอ ไม่เคยสุขหรอก เพราะคุณสมบัติหนึ่งของความสุขคือการหยุด คน ที่วิ่งอยู่ตลอดเวลาเพื่อให้ตนเองอยู่ข้างหน้าคนอื่นนั้นจะสูญเสียสิ่ง มีค่าอย่างหนึ่งในชีวิตไปคือการได้มีโอกาส "ฟัง" ปัญญาจะช่วยให้ เราหยุดเพื่อฟังและเข้าใจ ท้ายที่สุดอัตตาที่วิ่งโลดไปอย่างไม่อาจ ควบคุมได้นั้นก็จะสูญเสียแม้แต่การฟัง "เสียงที่แท้ของตัวเอง"

คราวนี้ก็มาถึงความขัดแย้งอย่างที่สองอันได้แก่ความขัดแย้ง ระหว่างบุคคล ความขัดแย้งแบบนี้คือสิ่งที่เราพูดถึงกันมากในทาง สังคมศาสตร์ สำหรับผม วิชารัฐศาสตร์และเศรษฐศาสตร์นั้นในแง่ หนึ่งก็คือศาสตร์สำหรับจัดการกับความขัดแย้งในเรื่องผลประโยชน์ ของผู้คนในสังคม รัฐศาสตร์ว่าด้วยความขัดแย้งในทางการเมือง การปกครอง ส่วนเศรษฐศาสตร์ก็ว่าด้วยความขัดแย้งในทางเศรษฐกิจหรือการทำมาหากิน วิชาสังคมศาสตร์อย่างที่เราเรียนกันใน มหาวิทยาลัยนั้นมีรากฐานมาจากความคิดฝรั่งที่เห็นว่าระบบสำคัญ กว่าคน ดังนั้นการบริหารความขัดแย้งตามทัศนะสังคมศาสตร์จึง เน้นไปที่การสร้างระบบที่ดี ไม่เน้นการสร้างคนดี

ศาสนาและปรัชญาทางตะวันออกมักเน้นคนมากกว่าระบบ ปรัชญาตะวันออกบางสำนักถึงขนาดไม่เชื่อในระบบเลยทีเดียว อย่างเช่นปรัชญาเต้า พุทธศาสนานั้นไม่ถึงกับปฏิเสธระบบ แต่ดูจะ เห็นว่าคนสำคัญกว่าระบบ จริยศาสตร์แบบที่เน้นสร้างคนมากกว่า สร้างระบบนี้เรียกกันในวงการปรัชญาว่าจริยศาสตร์คุณธรรม (The Virtue Ethics) ซึ่งมีผู้เห็นว่าเดิมทีนั้นจริยศาสตร์โบราณของฝรั่ง เช่นจริยศาสตร์ของพวกกรีกก็เป็นแบบนี้ ฝรั่งที่เน้นระบบเป็นฝรั่ง

สมัยใหม่ เวลานี้ผมเห็นนักปรัชญาฝรั่งสมัยปัจจุบันบางคนหัน กลับไปพิจารณาจริยศาสตร์แบบโบราณอีกครั้ง เพราะเบื่อหน่ายกับ การ "เล่นกับระบบ" ที่เล่นกันมาหลายร้อยปี แต่ก็ไม่เห็นว่าระบบ ที่เพียรพยายามแสวงหากันนั้นจะช่วยมนุษยชาติได้สักเท่าใดกัน

พุทธศาสนายอมรับว่าระบบมีความสำคัญ ตัวอย่างของระบบก็ เช่นกฎหมาย กฎหมายนั้นมีประโยชน์แก่มนุษยชาติมาก หาก ปราศจากกฎหมาย โลกจะเป็นอย่างไรเราก็คงนึกภาพออก แต่ ระบบก็มีจุดอ่อนตรงที่ใช้ได้กับคนดีเท่านั้น คนไม่ดีมักอยู่นอก เหนืออำนาจของกฎหมาย ยิ่งคนไม่ดีที่ฉลาดมากๆ รู้จุดอ่อนและ ข้อจำกัดของกฎหมายมากๆ ยิ่งสามารถอาศัยช่องโหว่ของกฎหมาย เป็นบทบัญญัติที่ต้องใช้กับทุกคนอย่างเท่าเทียมกัน) แล้วทำตัวเป็น ผู้ไม่ต้องทำตามระบบ ประจักษ์พยานที่แสดงให้เห็นความล้มเหลว ของระบบอย่างง่ายๆในชีวิตของเราก็คือพวกที่เคารพกฎจราจรด้วย การเข้าคิวจะไปได้ช้า แต่พวกหน้าด้านแซงปาดหน้าขึ้นตรงคอขวด สะพานจะไปได้ก่อน พวกเคารพระบบภาษีจะจ่ายเต็มเม็ดเต็ม หน่วย และถูกมองจากสายตาของพวกที่ไม่เคารพกฎกติกาอะไร ทั้งนั้นว่าเป็นพวกโง่เง่าเต่าตุ่น

ผมนั้นเชื่อในระบบเท่าๆกับที่เชื่อในคนดี คนดีอยู่ที่ไหนก็ดี และ อยู่ที่ไหนก็ช่วยเชิดชูที่ตรงนั้น แม้ระบบไม่ดี คนดีก็สามารถทำดีได้ เห็นจะเป็นเพราะเหตุนี้ พุทธศาสนาจึงเน้นการสร้างคนดีมากกว่า การพยายามแสวงหาระบบที่ดี แต่เนื่องจากสังคมเรามีทั้งคนดีและ คนไม่ดี พวกคนที่ไม่ดีนี้สังคมเราควรถือเป็นอุดมคติว่าจะพยายาม สร้างให้เขาเป็นคนดี จะโดยผ่านทางศาสนาหรือการศึกษาหรืออะไร

ก็ตามแต่ แต่ในระหว่างที่เรายังไม่สามารถกล่อมเกลาเขาให้เป็นคน ดีได้นั้น ระบบจะเป็นสิ่งประกันว่าเขาจะไม่ทำความเดือดร้อนแก่ ผู้อื่น ความไม่ดีนั้นคนเราจะกระทำในที่ลับ ไม่มีใครคอรัปชั่นต่อ หน้านักข่าว ระบบก็คือการทำให้อะไรก็ตามแต่ที่เป็นเรื่องเกี่ยวข้อง กับผลประโยชน์ของสังคมกลายเป็นสิ่งที่เปิดเผยต่อสาธารณะ

ชุมชนมหาวิทยาลัยนั้นเป็นชุมชนพิเศษตรงที่สมาชิกของชุมชน นี้ได้รับการคัดสรรมาแล้วโดยระบบว่าเป็นผู้มีความรู้ ปัญหาความ ขัดแย้งในมหาวิทยาลัยจึงมีลักษณะไม่หลากหลายเหมือนสังคมข้าง นอก อย่างน้อยที่สุดในมหาวิทยาลัยก็ไม่มีเจ้าพ่อ ไม่มีอำนาจมืด แต่ที่กล่าวมานี้ก็ไม่ได้หมายความว่ามหาวิทยาลัยไม่มีปัญหาชนิดที่ หนักหน่วงอย่างเช่นสังคมข้างนอก ปัญหาบางอย่างอันเป็นความ ขัดแย้งในมหาวิทยาลัยนั้นผมเห็นว่าแก้ยากกว่าปัญหาหนักๆข้าง นอกเช่นปัญหาคอรัปชั่นเสียอีก ที่เป็นเช่นนั้นเพราะปัญหาเหล่านี้ เป็นเรื่องของความคิดเห็น ความเชื่อมั่นในกรอบความคิดที่แตก ต่างกัน เมื่อไม่นานมานี้ผมได้ยินอาจารย์ผู้ใหญ่ท่านหนึ่งเล่าให้ฟังว่า ศาสตราจารย์จำนวนหนึ่งได้แจ้งแก่ทบวงมหาวิทยาลัยไปว่า ถ้าจะ ให้ท่านเปิดเผยชื่อเวลาที่อ่านและประเมินผลงานทางวิชาการของ ใคร ท่านจะไม่ยอมอ่าน และท่านคิดว่านี่เป็นสิทธิของท่าน เพียง เท่านี้เราก็คงเห็นแววแห่งความยุ่งยากแล้ว ผู้ถูกประเมินก็ต้องการ ให้กระบวนการประเมินเปิดเผยแก่สาธารณะ ซึ่งหมายรวมถึงเรา ต้องรู้ว่าใครประเมินเรา จะได้รู้ว่าเราได้รับการประเมินจากผู้ที่เรา คิดว่ามีคุณสมบัติควรแก่การอ่านงานของเราหรือไม่ เราคิดว่านี่ เป็นสิทธิขั้นพื้นฐานของเรา แต่ในขณะเดียวกันผู้ประเมินงานของ เราบางท่านไม่สบายใจที่จะเปิดเผยชื่อ เพราะท่านอาจเคยมี

ประสบการณ์ว่าพอรู้แล้วเจ้าตัวอาจถูกรบกวนในรูปของการวิ่งเต้น โดยผู้ถูกประเมิน หรือไม่ก็ถูกอาฆาตพยาบาทโดยผู้ที่ท่านประเมิน ให้ไม่ผ่าน และท่านคิดว่าสิทธิที่จะปกป้องตัวเองเป็นสิทธิพื้นฐาน ของท่าน ดังนั้นถ้าจะให้ท่านอ่านก็ต้องไม่เปิดชื่อท่าน ถ้าจะบังคับให้ เปิดจะโดยมีกฎระเบียบออกมาหรือโดยอะไรก็ตามแต่ ท่านจะถอน ตัว สองสิทธิที่ขัดแย้งกันเช่นนี้เราจะแก้อย่างไร นี่ไม่ใช่เรื่องง่าย เลย

อันที่จริงสังคมมนุษย์ก็พัฒนามาพร้อมๆกับการแสวงหาแนวทาง ในการจัดการกับสิทธิที่ขัดแย้งกันเช่นนี้ตลอดมา การทำแท้ง เกี่ยวข้องกับสิทธิของคนสองคน คนหนึ่งคือแม่อีกคนคือลูก สังคม จะเอาสิทธิของแม่หรือลูกเป็นที่ตั้ง บางสังคมก็เอาลูกบางสังคมก็ เอาแม่ตามเหตุผลและปัจจัยแวดล้อมทางสังคมที่แตกต่างกันไป แต่ไม่ว่าจะเอาแบบไหน เราก็มีระบบสำหรับจัดการกับปัญหานั้น โดยที่ระบบนี้ในวันหนึ่งข้างหน้าอาจเปลี่ยนแปลงได้แก้ไขได้ ความ ขัดแย้งทางวิชาการในมหาวิทยาลัยนั้นผมมองว่าส่วนหนึ่งไม่ต่าง จากความขัดแย้งในเรื่องการอ้างสิทธิของคนสองคนอย่างเรื่องการ ทำแท้ง สิ่งที่เราต้องลงมือกระทำก็คือหาระบบสำหรับจัดการ โดยที่ ระบบนี้ในท้ายที่สุดแล้วจะต้องบอกว่าจะเอาสิทธิของใครเป็นตัวขึ้น ก่อน ก่อนหน้าที่จะได้ระบบมา เราก็คงต้องอภิปรายถกเถียงกัน แต่ ในที่สุดแล้วเราต้องมีระบบสำหรับจัดการความขัดแย้ง

แม้จะมีระบบแล้ว ผมก็ยังเชื่อว่าจะยังมีความขัดแย้งในลักษณะ อื่นๆตามมาอีก คราวนี้ปัญหาจะไม่ได้อยู่ที่ระบบแล้ว แต่จะอยู่ที่คน ปัญหาประเภทอยู่ที่คนนี้ผมเข้าใจว่ามหาวิทยาลัยไม่อยู่ในฐานะที่จะ แก้ไขอะไรได้ เพราะภูมิปัญญาที่สะสมกันอยู่ในมหาวิทยาลัยนั้น เป็นแบบเน้นระบบ และดูเหมือนว่าการเน้นระบบนี้จะเข้มข้นขึ้น เรื่อยๆ (การประกันคุณภาพที่เราทำกันอยู่เวลานี้ลึกๆแล้วก็คือ ระบบที่ไม่เชื่อในคน) หากมหาวิทยาลัยต้องการจัดการกับปัญหา ประเภทนี้เห็นที่ต้องอาศัยภูมิปัญญาภายนอก อย่างเช่นศาสนา ปรัชญา หรือแนวคิดใดๆก็แล้วแต่ที่ออกแบบสำหรับจัดการกับ ปัญหาประเภทนี้

ผมขอยกตัวอย่างที่อาจช่วยให้เห็นสิ่งที่ผมมองเห็นในจินตนา-การนี้ชัดขึ้น สมมติว่าเรามีระบบว่าด้วยการประเมินงานทางวิชาการ ของมหาวิทยาลัยเอง ตำแหน่งทางวิชาการตั้งแต่ระดับล่างสุดมา จนถึงสูงสุดเป็นเรื่องภายในมหาวิทยาลัยทั้งหมดทั้งสิ้น สมมติ ต่อไปอีกว่าวันหนึ่งผมส่งงานเพื่อขอรับการประเมินเป็นศาสตรา-จารย์ งานที่ส่งเข้าเกณฑ์ในแง่รูปแบบ ผมไม่ทราบว่าใครคือผู้อ่าน งานเพราะระบบที่เราใช้ไม่ให้สิทธิแก่ผู้รับการประเมินที่จะรู้สิ่งนี้ ซึ่ง ผมก็ยอมรับ หลายเดือนผ่านไป ผลปรากฏว่าผมไม่ผ่านการ ประเมินด้วยเหตุผลที่บันทึกมาเป็นลายลักษณ์อักษรโดยคณะ กรรมการที่ประเมิน หากว่าสิ่งที่บันทึกมานั้นเป็นสิ่งที่อาจตรวจ สอบได้ในทางวิชาการ คือบอกได้ว่าผมยังมีความบกพร่องทาง วิชาการอย่างนั้นอย่างนี้ชนิดที่ผมไม่มีทางปฏิเสธได้ ทุกอย่างก็จบ ในทางตรงกันข้าม ถ้าความเห็นของคณะกรรมการทำมาอย่างไม่ รอบคอบและผมสามารถแย้งกลับได้ว่าท่านเข้าใจไม่ถูกต้อง เรื่องก็ จะจบเช่นกัน แต่การประเมินงานทางวิชาการเท่าที่เป็นมาและจะ เป็นต่อไปมักมีอะไรที่เกินไปกว่าความถูกต้องในเชิงวิชาการที่กล่าว มานี้ การอ่านงานทางวิชาการบางครั้งก็เหมือนการดูหนังหรืออ่าน นิยายเพื่อตัดสินให้รางวัล งานบางชิ้นไม่ได้พูดอะไรที่ผิดหลัก

วิชาการและทำมาในปริมาณที่มากทีเดียว แต่ผู้ประเมินอาจรู้สึกว่า ยังไม่พอที่จะให้ผ่านด้วยเหตุผลอะไรบางอย่างที่อธิบายด้วยภาษา ได้ยาก เหมือนผู้เชี่ยวชาญวรรณคดีรู้ด้วยความรู้สึกว่างานอย่าง War and Peace ของ Tolstoy นั้นงดงามสมบูรณ์อย่างไร แต่ บอกได้ยาก อธิบายด้วยภาษาได้ยาก ผมเชื่อว่านักวิชาการที่มี ประสบการณ์มามากๆจะมีภาพของสิ่งที่สมบูรณ์แบบในใจเป็นของ ตนเคง โดยที่ภาพดังกล่าวนี้แต่ละคนไม่จำเป็นต้องมีเหมือนกัน แม้ จะสอนอยู่ในสาขาเดียวกันก็ตาม เป็นปกติธรรมดาของมนุษย์ที่เมื่อ ประเมินอะไรก็ตามแต่ สิ่งที่ถูกนำมาให้เราประเมินจะถูกนำไปเทียบ กับสิ่งสมบูรณ์แบบในใจของเรานั้น งานที่เรายอมรับให้ผ่านก็คือ งานที่เราเห็นว่าเข้าใกล้แบบในใจของเราในขอบเขตที่เราเห็นว่าจะ อนุโลมได้ ถ้าอยู่ห่างจากแบบนั้นเกินไปเราก็ไม่ให้ และเนื่องจาก แบบที่ท่านผู้เชี่ยวแต่ละท่านมีสัมพันธ์โดยตรงกับประสบการณ์อัน ได้แก่การได้ท่องไปในโลกแห่งปัญญาและได้พบเห็นงานที่ประณีต สูงส่งมามาก แบบที่ท่านเก็บไว้ในใจเลยมีคุณภาพสูงส่งตามไปด้วย นักวิชาการที่ยิ่งเก่งเท่าใดก็มักอยู่ใกล้อคติประเภทที่มองไม่เห็น คุณค่าของงานที่กระทำโดยนักวิชาการในระดับมาตรฐานทั่วไป งาน ที่นักวิชาการประเภทนี้จะยอมให้ผ่านจึงมักได้แก่งานชนิดที่เฉียด เข้าใกล้ต้นแบบอันสูงส่งในใจท่านเท่านั้น

มาถึงตรงนี้เราคงพอมองเห็นว่าชีวิตทางวิชาการในมหาวิทยาลัย นั้นบางครั้งอาจต้องเผชิญกับความขัดแย้งที่ไม่อาจหาข้อสรุปเชิง Objective ได้ ทั้งนี้เนื่องมาจากการประเมินงานทางวิชาการใน บางครั้งเป็นเรื่องที่เป็นไปไม่ได้เลยที่ผู้อ่านงานจะไม่ใช้ Subjectivity (อันที่จริงการตรวจข้อสอบนิสิตแบบอัตนัยก็น่าจะบอกเราได้ ว่าการยึดเอาความเห็นของตนเป็นศูนย์กลางเป็นเรื่องที่บางครั้งก็ ต้องยอมรับว่าหลีกเลี่ยงไม่ได้) เราจะแก้ปัญหาความขัดแย้ง ประเภทนี้อย่างไร... ไม่มีคำตอบสำเร็จรูป... คงจะเป็นสิ่งที่เราต้อง ไขว่คว้ากันเองในสายลมต่อไป

ต่อไปนี้ผมจะลองตอบปัญหาที่ตั้งไว้ข้างต้นดู คำตอบนี้มาจาก ความเชื่อส่วนตัวของผมและเป็นสิ่งที่ผมยึดถือมานานพอสมควร ในชีวิต

จำได้ว่าครั้งหนึ่งนิสิตถามผมเรื่องการตรวจข้อสอบว่าผมใช้ เกณฑ์อะไร หลังจากฟังเกณฑ์ที่ผมอธิบายให้ฟังแล้ว นิสิตก็ถาม ต่อไปว่าอย่างนี้ไม่แปลว่าการตรวจข้อสอบขึ้นอยู่กับความคิดของ อาจารย์หรอกหรือ ผมตอบว่าคงใช่ ผมเองก็คงมี "แบบในใจ" ของผมเองซึ่งเป็นสิ่งที่ซับซ้อนและเกี่ยวข้องกับประสบการณ์ใน ชีวิตของผม เจ้าแบบนี้ผมจะใช้เป็นมาตรวัดข้อสอบนิสิต ใครที่ เขียนงานใกล้แบบที่ว่านั้นผมก็จะรู้สึกว่าใช้ได้ แต่ถ้าเป็นคนละเรื่อง กับแบบ ผมก็คงจะให้ตก หรือให้ผ่านด้วยคะแนนที่ต่ำ ผมจำได้ว่า คำอธิบายที่กล่าวมาข้างต้นทำให้นิสิตในห้องอึ้งไปพักหนึ่ง ใน ตอนท้ายของการอธิบายเกณฑ์อันเป็นนามธรรมนั้น ผมได้กล่าวกับ นิสิตว่าโลกและชีวิตก็เป็นอย่างนี้ โลกนี้ตามความคิดของผมไม่ใช่ สถานที่ที่เราจะคาดหวังความสมบูรณ์ การมีชีวิตอยู่ในโลกก็คือ การถูกบังคับให้เล่นเกม ในบางเกมเราเป็นผู้กระทำ แต่ในบางเกม เราเป็นฝ่ายถูกกระทำ เราทุกคนไม่ว่าจะเป็นฝ่ายไหนในเกมไม่มีใคร พูดได้ว่าตนเองเป็นคนสมบูรณ์ เราทุกคนล้วนแล้วแต่พกพาภูมิหลัง ที่ซับซ้อนซึ่งเป็นตัวกำหนดความคิดที่ใช้ในการเล่นเกม *ความทุกข์* ในชีวิตมนุษย์เท่าที่ผมสังเกตเห็นมักมาจากการไม่ยอมรับว่าตนเอง

กำลังอยู่ในเกมที่ไม่มีทางสมบูรณ์เพราะคนเล่นทั้งตัวเราและฝ่าย ตรงข้ามไม่มีใครสมบูรณ์สักคน ผมบอกนิสิตไปว่าในกรณีที่สอบ วิชาผมแล้วได้คะแนนดีก็แล้วไป แต่ถ้าคะแนนต่ำ ขอให้เข้าใจว่า คะแนนนั้นมาจากการประเมินของคนคนหนึ่ง ซึ่งไม่ควรจะอนุญาต ให้เขามามีอิทธิพลต่อชีวิตเราเกินไปกว่าการเป็นคนตรวจข้อสอบ คนคนนี้อาจเหมาะหรือไม่เหมาะกับการประเมินงานของเราก็ได้ การที่เขาได้มาประเมินเราก็เพราะระบบ ถ้าเรายอมรับว่าเกมต้อง ดำเนินต่อไป เราก็ต้องยอมรับการประเมิน ถ้าสงสัยก็ถามไถ่ว่า อะไรเป็นอะไร ซึ่งท้ายที่สุดแล้วถ้าระบบเปิดโอกาสให้ผู้ประเมินใช้ ดุลยพินิจ เราก็ต้องปล่อยให้เกมเป็นไปตามครรลองของมัน ชีวิต จำเป็นต้องเล่นเกม แต่เราก็ไม่จำเป็นต้องอยู่ภายใต้อิทธิพลของ เกมจนลืมไปว่าชีวิตยังมีอะไรอีกมากมายรอให้ทำ

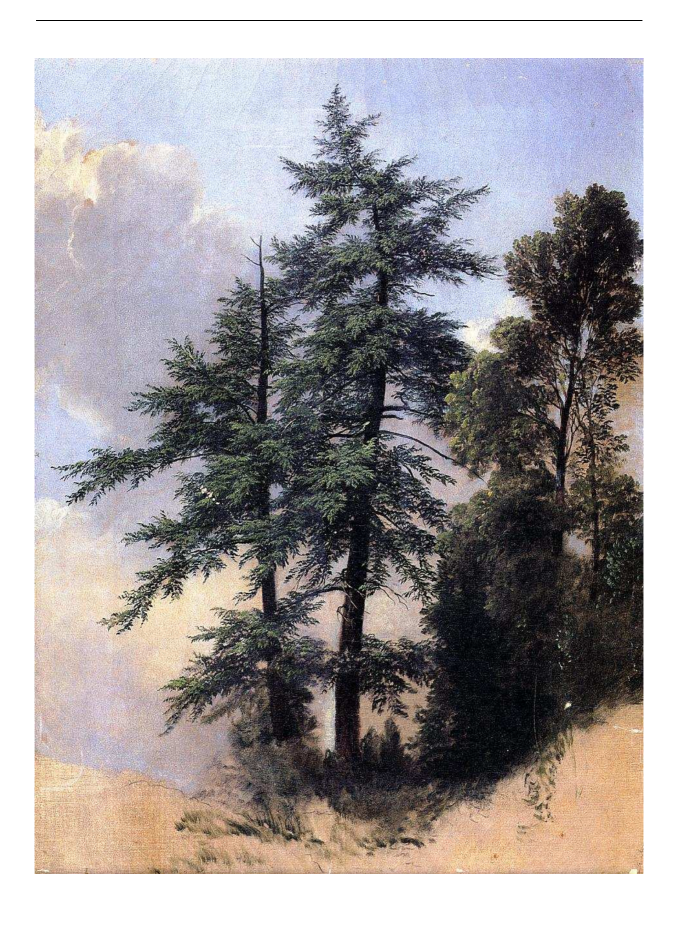
ชีวิตผมแม้จะไม่ใช่ชีวิตที่โลดโผนอะไรนักแต่ก็ผ่านการพิพากษา โดยคนอื่นมาพอสมควร ผลของการพิพากษานั้นบางครั้งก็สมหวัง แต่บางคราวก็ผิดหวัง ในระยะหลังผมเริ่มรู้สึกว่าตนเองเกร็ง น้อยลง เล่นเกมไปด้วยจิตใจที่วู่วามน้อยลง ซึ่งทั้งหมดผมต้อง ขอบคุณพุทธศาสนาและความคิดทางปรัชญาของคนบางคน ท่าน พุทธทาสเคยกล่าวว่า วิธีเอาชนะความขัดแย้งตามแบบพุทธคือไม่สู้ และไม่หนี วิธีเอาชนะอังกฤษของคานธีก็แบบเดียวกับที่ท่านพุทธทาสพูดคือไม่สู้แต่ก็ไม่หนี ซาร์ต (นักปรัชญาฝรั่งเศส) ก็พูดว่าถ้าไม่ ยอมรับการพิพากษาโดยคนอื่นเสียแล้ว นรกก็ไม่เกิดกับชีวิตเรา สำหรับผมชีวิตก็เหมือนการซื้อผลไม้อย่างเช่นมังคุด บางวันมังคุด กิโลหนึ่งไม่มีเสียสักลูก แต่บางวันก็เสียไปหลายลูก นี่ก็เป็นเกม เช่นกัน... เกมแห่งความไม่แน่นอน... ปัญหาไม่ได้อยู่ที่เราจะเลือก

มังคุดอย่างไรจึงจะไม่ได้ลูกที่เสียเลย ซึ่งไม่มีทางทำได้ แต่อยู่ที่ว่า ทำอย่างไรมังคุดเสียๆพวกนั้นจะไม่มีอิทธิพลต่อชีวิตเราต่างหาก

ความขัดแย้งทางวิชาการผมเชื่อว่าคงเกิดกับชีวิตผมไม่วันใดก็ วันหนึ่ง เหมือนการซื้อเงาะหรือมังคุด แต่ผมจะพยายามทำใจว่า มันคือเกมซึ่งสมควรจบที่สนาม ผมจะไม่นำมันมาที่บ้านด้วย

ผมจะพยายาม... 💿

(ಹಿಪ್ಪಡ್ಡ)



## เพื่อน

ท่านอาจารย์ภาวรรณ หมอกยา บอกผมว่าจะเข้าปีใหม่แล้ว อยากให้ผมเขียนอะไรมาลงใน "สารสภาคณาจารย์" ฉบับที่จะออก รับปีใหม่ ผมรับปากท่านอาจารย์ไปแล้ว และขณะนี้ก็กำลังคิดแล้ว คิดอีกว่าจะพูดเรื่องอะไรดีสำหรับให้ท่านสมาชิกแห่งชุมชนจุฬาฯ ทั้งหลายได้อ่านกัน การเขียนหนังสือให้คนที่มีความรู้มากๆอ่านนั้น ยาก แต่ผมจะลองดู

ปีใหม่สำหรับผมในวันนี้ไม่สู้จะมีความหมายสำคัญ ผมเคย ได้รับบัตรส่งความสุขที่ทางจุฬาฯจัดทำขึ้นแล้วแจกแก่บุคลากรของ จุฬาฯเพื่อนำไปส่งให้ใครต่อใครในวันปีใหม่ ผมได้รับบัตรเหล่านี้มา หลายปีแล้ว ปีนี้ก็ได้รับเช่นเดิม แต่บัตรเหล่านี้ผมเก็บเอาไว้เฉยๆ ไม่ได้ส่งให้ใคร ปริมาณของบัตรเหล่านี้มากขึ้นตามลำดับจนเป็น กองใหญ่ที่เดียว ผมไม่ทราบว่าท่านอื่นจะเป็นเหมือนผมหรือไม่ แต่ สำหรับผม การส่งบัตรอวยพรปีใหม่ให้ใครคงไม่อาจจะเกิดได้อีก แล้วในชีวิต เมื่อค่อยๆแก่ขึ้น ผมเรียนรู้ว่ากาลเวลาสำหรับบางสิ่ง ได้ล่วงเลยไปแล้วอย่างเงียบๆ โดยที่เราไม่รู้ตัว นี่ก็เป็นอีกเรื่องหนึ่ง ในเรื่องเหล่านั้น

ผมพยายามพิจารณาหาเหตุผลว่าอะไรทำให้พฤติกรรมของผม เปลี่ยนไปเช่นนั้น ก่อนหน้านี้สมัยที่ยังเป็นหนุ่ม เรียนหนังสือ มี เพื่อนพ้อง ผมเคยส่งบัตรพวกนี้ให้คนหลายคน โดยเฉพาะหญิง สาวที่ผมแอบชอบเขาอยู่สองสามคน ผมไม่แน่ใจว่าคำตอบต่อไปนี้ จะถูกต้องหรือไม่ แต่ผมรู้สึกลึกๆว่ามันอาจจะเป็นคำตอบที่ถูกต้อง ก็ได้ สิ่งที่ทำให้ผมไม่ส่งบัตรอวยพรปีใหม่ให้ใครในช่วงเกือบจะ ๑๐ ปีที่ผ่านมานี้น่าจะเป็นเพราะ... ผมมองหาเพื่อนไม่เจอ... นั่นเอง

ความปรารถนาและสิ่งที่เราเข้าใจว่าสำคัญแก่ชีวิตนั้นอาจเปลี่ยน ไปได้ตามกาลเวลา เมื่อแก่มากขึ้น มีความทุกข์ทางใจลึกๆมากขึ้น ผมเรียนรู้ว่าชีวิตของเราจะต้องการ "เพื่อน" มากขึ้น เพื่อนในที่นี้ อาจมีได้หลายรูปแบบ ภรรยา สามี และลูกๆที่เข้าใจกันดีนั้นเป็น เพื่อนที่อยู่ใกล้ตัวเรามากที่สุด เมื่อไม่นานมานี้ ผมต้องไปเฝ้าไข้ ภรรยาในโรงพยาบาลอยู่หนึ่งสัปดาห์ ภายในห้องที่เงียบสงบ มี แสงแดดอ่อนๆสาดเข้ามาในช่วงสายๆ ภาพภรรยาที่นอนอยู่บน เตียงคนไข้แวดล้อมด้วยหมอและพยาบาลที่เข้ามาถามไถ่ดูอาการ นั้นทำให้ผมรู้สึกถึงอะไรไปมากมาย ซึ่งไม่เคยรู้สึกมาก่อน ผมมา อยู่ในห้องนี้ไม่ใช่เพื่อจะช่วยดูแลความเจ็บไข้ของภรรยา เพราะ หน้าที่นี้มีหมอและพยาบาลทำอยู่แล้ว แต่สิ่งที่คนในครอบครัวเรา

ต้องการในยามเจ็บไข้นั้นคือ "เพื่อน"

เพื่อนนั้นไม่จำเป็นต้องคุยกันมากก็ได้ อาจจะทะเลาะกันบ้างก็ ได้ แต่ในท้ายที่สุดแล้วสิ่งที่จะบอกว่าเราเป็นเพื่อนกันก็คือ *เมื่ออีก* คนไม่อยู่ เราจะรู้สึกได้ถึงการขาดหายไปของอะไรบางอย่างที่สำคัญ และไม่อาจชดเชยด้วยสิ่งอื่นใด

โลกนี้เป็นสิ่งที่เข้าใจยาก เข้าใจยากเพราะบางครั้งเรามองไม่เห็น เหตุผลว่าทำไมโลกเราจึงต้องมีของอะไรแบบนี้ด้วย คนไข้ที่ไปหา หมอด้วยอาการผิดปกติในร่างกายเพียงเล็กน้อยแล้วได้รับการบอก เล่าจากหมอว่าเขากำลังเป็นมะเร็งคือคนที่เราอาจจินตนาการได้ว่า ณ ช่วงเวลาที่เขาได้รับข่าวนั้น ทุกสิ่งในโลกได้หมดความหมายไป สำหรับเขาอย่างสิ้นเชิง ไม่ว่าจะเป็นเงินทอง ตำแหน่งหน้าที่ ลาภ ยศและบริวาร เขาซึ่งเป็นคนที่อาจไม่เคยคิดเรื่องอะไรที่ลึกซึ้งมา ก่อนในชีวิตอาจจะตั้งคำถามที่ลึกซึ้งเกี่ยวกับชีวิตได้ว่า ทำไมหนอ ชีวิตของฉันจึงต้องเดินมาถึงจุดนี้ในวันนี้ ทำไมโลกนี้จึงสร้างให้ชีวิต เจ็บป่วย และทำไมความเจ็บป่วยบางอย่างจึงน่าสะพรึงกลัวขนาด เพียงแค่ได้ยินชื่อว่าเราเป็นเท่านั้นเราก็เข่าอ่อนแล้ว ล็อตเตอรี่ใน นามของโรคภัยไข้เจ็บนั้นอาจตกแก่เราทุกคน บางคนอาจถูกรางวัล ที่หนึ่ง บางคนที่สอง ที่สาม... *ไม่มีใครที่จะไม่ถูกรางวัล...* และ เจ้าล็อตเตอรี่ที่ว่านี้ก็ไม่เกี่ยวกับการซื้อหาเสียด้วย มันถูกมอบใส่ ประเป๋าชีวิตของเรามาแล้วตั้งแต่เกิดทุกคนอย่างเงียบเชียบ (ด้วย อำนาจของอะไรสักอย่างที่ศาสนาในโลกพยายามที่จะเข้าใจอยู่) โดยไม่มีใครล่วงรู้ว่าใบที่ตนเก็บไว้ในกระเป๋านั้นวันหนึ่งมันจะถูก รางวัลอะไร... แต่วันหนึ่งเราจะรู้...

ในวันที่รู้ (อย่างที่ผมกล่าวตอนต้น) สิ่งต่างๆในโลกที่เคยมี

ความหมายกับเราคงไร้ความหมายไปเสียมาก สิ่งแรกที่จะยังมี ความหมายต่อเราก็คือเวลาที่เหลืออยู่ในชีวิตซึ่งเราไม่อาจแน่ใจได้ ว่ามันจะคิดเป็นกี่ปี กี่เดือน หรือว่ากี่วัน แต่เวลาในชีวิตในสภาพ เช่นนั้นก็คงไม่ต่างจากความว่างเปล่าหากปราศจากสิ่งอื่นที่จะมา ช่วยให้เวลาในทางกายภาพนั้นมีความหมายขึ้นมา ตรงนี้เองที่ผม คิดว่า สิ่งที่เรียกว่าเพื่อนนั้นจะกลายเป็นของมีค่าขึ้นมาอย่าง มหาศาล ค่าของสิ่งทั่วไปเราประเมินจากการที่มันสามารถซื้อหาได้ ด้วยเงินจำนวนเท่าใด ถูกก็ค่าน้อย แพงก็ค่ามาก กฎเกณฑ์เรื่อง ราคาที่ว่านี้ว่าไปแล้วก็สามารถใช้ได้กับมิตรภาพ สิ่งที่มีค่าที่สุดนั้น ย่อมต้องได้แก่สิ่งที่ไม่อาจซื้อหาด้วยเงิน พิจารณาจากแง่นี้เราก็ กำลังกล่าวถึงสิ่งที่มีค่าสูงสุดสองอย่าง ทั้งคู่ซื้อไม่ได้เหมือนกัน อย่างแรกคือเวลาในชีวิต อย่างที่สองคือมิตรภาพ แปลกตรงที่สอง อย่างนี้เอาไปเอามากลับเกี่ยวข้องกันอย่างมาก มีเพียงอย่างเดียว ชีวิตเราจะไม่สมบูรณ์เลย

วรรณกรรมอินเดียโบราณอย่างเช่น "หิโตปเทศ" หรือ "ชาดก" นั้นมักให้ความสำคัญแก่การที่ชีวิตของเราจะต้องมีเพื่อน ในหิโต-ปเทศนั้นมีอยู่ตอนหนึ่งที่เป็นการสั่งสอนราชบุตรว่าจะพึงผูกมิตรได้ อย่างไร ในชาดกของพระพุทธศาสนาก็พูดเรื่องมิตรเอาไว้มากเสีย จนอาจกล่าวได้ว่าเป็นเรื่องหลักเรื่องหนึ่งของวรรณกรรมชาดก ที่ มิตรเป็นเรื่องสำคัญในสายตาของคนอินเดียโบราณก็คงเพราะว่าคน เหล่านี้เป็นคนช่างคิด เมื่อช่างคิดก็รู้ว่าอะไรกันหนอที่ควรจะถือได้ ว่าเป็นสิ่งสำคัญที่ชีวิตของเราจะพึงเรียกร้องหา ชีวิตในวันนี้ผมรู้สึก ว่าห่างไกลจากชีวิตที่ดีงามที่พูดเอาไว้ในวรรณกรรมโบราณเหล่านี้ มาก วันหนึ่งๆ เราพบคนมากมาย แต่ไม่มีใครเป็นเพื่อนของเรา

ชายหนุ่มคนหนึ่งที่ทำงานเป็นพนักงานธนาคารซึ่งเช่าคอนโดอยู่ใจ กลางเมืองไม่เคยรู้จักคนที่ห้องข้างๆ เมื่อเขาลงลิฟต์คอนโดมาทุก เช้า เขาจะพบคนมากมายในลิฟต์ที่เขาไม่รู้จัก เมื่อเขาขับรถออกมา นอกถนน ผู้คนที่รถเขาแล่นผ่านไปก็ไม่ใช่คนที่เขารู้จัก เมื่อเขาไปที่ ทำงาน เขาก็ตรงไปที่โต๊ะ เอางานที่จะต้องทำออกมาตระเตรียม ไม่ พูดไม่จากับคนที่อยู่โต๊ะข้างๆ เพราะไม่รู้จักกัน พักกลางวันเขาไป กินข้าวในศูนย์อาหารคนเดียว ที่นั่นก็เต็มไปด้วยคน แต่ไม่มีใคร เป็นเพื่อนของเขา

ชีวิตตามที่กล่าวข้างต้นว่าไปแล้วช่างเป็นชีวิตที่โดดเดี่ยวเสีย เหลือเกิน ผมเข้าใจว่าชีวิตแบบนี้มีมากมายในโลกสมัยใหม่ ชีวิต เหล่านี้โดดเดี่ยวเพราะคนอื่นที่แวดล้อมเขาอยู่มีสภาพเป็นเพียง ฉากหลังให้กับชีวิตของเขาเท่านั้น ภาพวิวในร้านถ่ายรูปที่ทำหน้าที่ เป็นฉากหลังให้เรานั้นไม่มีความหมายอื่นใดต่อชีวิตเรานอกจากเป็น ฉากหลัง ละครชีวิตของคนสมัยใหม่ก็คือละครที่ทุกคนเล่นอยู่คน เดียว เมื่อฉันเล่น คุณก็เป็นฉากหลัง เมื่อคุณเล่น ฉันก็เป็นฉาก หลัง วันหนึ่งชายหนุ่มที่เช่าคอนโดอยู่นั้นอาจไม่มาทำงาน โต๊ะของ เขาว่างเปล่า คนข้างๆรู้เพียงว่าโต๊ะของเขาว่างเปล่า ทุกคนจะรู้สึก เพียงเท่านั้น เพราะก่อนหน้านั้นและเวลานี้โต๊ะทำงานของเขาตัวนี้ก็ ้มีสถานะเป็นเพียงฉากหลังสำหรับพวกเขาเท่านั้น ฉากหลังวันนี้ อาจแปลกไป แต่ไม่กี่นาทีข้างหน้าเขาก็จะชิน การหายไปของ องค์ประกอบในฉากหลังนั้นไม่เหมือนการหายไปของเพื่อน เพราะ เราจะไม่รู้สึกว่ามีอะไรขาดหายไปอย่างไม่มีอะไรมาชดเชยได้กับ ฉากหลัง คนข้างห้องที่คอนโดแจ้งตำรวจว่าเขาได้กลิ่นเหม็นจาก ห้องของชายคนนั้น เมื่อประตูห้องเปิดออก คนที่มุงดูก็พบว่าเขาได้ กลายเป็นศพไปแล้ว ศพนั้นก็เป็นฉากหลัง ไม่นานทุกอย่างก็เข้าที่ เข้าทาง ทุกคนเริ่มชิน ห้องของเขามีคนใหม่มาอยู่ เป็นฉากหลังอัน ใหม่... *ก็เท่านั้นเอง* 

มหาวิทยาลัยในแง่ที่เป็นตัวอาคารสำนักงานและห้องเรียนนั้นก็ อาจเป็นแค่ฉากหลังสำหรับเราแต่ละคนที่เดินกันขวักไขว่ ผมเคย คิดในบางวันว่า มหาวิทยาลัยจะเป็นที่ที่เราจะคาดหวังว่าจะได้พบ เพื่อนได้ใหม... จนวันนี้ผมก็ตอบคำถามนี้ไม่ได้... อาจารย์มหาวิทยาลัยนั้นส่วนมากพบกันเพียงผิวเผิน เมื่ออยู่ในลิฟต์เราไม่รู้จะ พูดอะไรกัน ยิ่งนักเรียนนั้นยิ่งห่างไกลจากเรามาก ถ้ามหาวิทยาลัย หมายถึงเพื่อนอาจารย์และนิสิต ผมก็ไม่รู้จักมหาวิทยาลัยเลย เพราะผมไม่รู้จักใคร

เพื่อนนั้นดูที่คุณภาพ ไม่ได้ดูปริมาณ ท่านพุทธทาสเคยเขียนเล่า ประสบการณ์ของท่านไว้ว่าเมื่อแรกที่ท่านออกเดินทางจากกรุงเทพ กลับไปยังบ้านเกิดเพื่อ "เดินตามรอยพระอรหันต์" นั้น ท่านไป อย่างคนตัวคนเดียว เป็นการย้อนกลับไปหาความโดดเดี่ยวชนิดที่ น้อยคนนักจะทำได้ ท่านเล่าว่าท่านอยู่ที่สวนโมกข์ซึ่งตอนนั้นเป็น เพียงวัดร้างกลางป่าทึบอยู่คนเดียวราวสามสี่ปี ต่อมาก็มีพระจาก อีสานรูปหนึ่งเดินด้วยเท้าเปล่าจากจังหวัดชัยภูมิไปจนถึงสวนโมกข์ แล้วได้ขอพำนักอยู่กับท่านพุทธทาส สวนโมกข์ที่เคยอ้างว้างพลันมี ชีวิตชีวาขึ้นทันทีเพราะเวลานี้สวนโมกข์ได้กลายสภาพจากสถานที่ อันไร้เพื่อนมาเป็นสถานที่ที่มีเพื่อน ท่านพุทธทาสเล่าว่าสหายทาง ธรรมท่านนี้วันๆไม่พูดไม่จา เอาแต่ปฏิบัติธรรม ความเป็นเพื่อนนั้น ไม่ได้วัดจากคำพูดเลย แต่วัดจากสิ่งที่แสดงออก สำหรับท่านพุทธาาส ตอนที่ท่านเดินทางจากเมืองหลวงย้อนกลับไปยังป่าดงด้วย

อุดมการณ์ที่จะฟื้นฟูพระพุทธศาสนาอย่างสมัยพุทธกาลขึ้นใหม่ใน ศตวรรษนี้ท่านคงมีความไม่แน่ใจตามประสามนุษย์ว่าสิ่งที่ตนกำลัง จะทำนั้นถูกต้องแล้วหรือ ยิ่งเมื่อมาอยู่ที่สวนโมกข์ใหม่ๆแล้วเวลา ออกบิณฑบาตในตอนเช้าได้ยินเสียงคนตะโกนบอกลูกหลานให้ ระวัง "พระบ้า" ด้วยแล้ว จิตใจอันเข้มแข็งแต่ต้นของท่านนั้นคง อ่อนเปลี้ยลงไปมาก ต่อเมื่อได้เพื่อนมาอยู่ด้วย เพื่อนนั้นก็คือน้ำ เย็นชื่นใสสะอาดที่ช่วยหล่อเลี้ยงความรู้สึกลึกๆข้างในว่า "ที่ฉันทำ มานี้ถูกแล้ว" นี่คือความหมายอันยิ่งใหญ่ของเพื่อน

เพื่อนนั้นอย่างไรเสียก็เป็นสิ่งที่ไม่เที่ยง สหายธรรมของท่าน พุทธทาสรูปนั้นไม่นานต่อมาก็มรณภาพลง แต่ความทรงจำที่เรามี ต่อเพื่อนนั้นอยู่ยืนยาว อย่างน้อยก็ตราบเท่าที่เรายังมีลมหายใจ มี สิ่งหนึ่งที่ติดค้างอยู่ในความคิดและความทรงจำของผมอยู่ตลอดมา คือ เดิมนั้นผมเคยบวชอยู่นาน วัดนั้นอาจกล่าวได้เต็มที่ว่าเป็น สถานที่ที่เราจะพบมิตรสหายได้มากมายไม่รู้จบสิ้น ผมเคยป่วย ตอนเป็นสามเณร ยังจำได้ที่เพื่อนๆได้พาผมไปส่งโรงพยาบาลและ แวะเวียนไปเยี่ยม พวกเรามาจากคนละที่ละทาง มาจากคนละพ่อ แม่ แต่พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสไว้ว่า ชุมชนสงฆ์นี้จะเป็นที่ละลาย ภูมิหลังอันแตกต่างกันนั้นให้เหลือเพียงความเป็นเพื่อนที่ท่านเรียก ในภาษาพระว่า "กัลยาณมิตร" ทรงอุปมาว่าทะเลนั้นเป็นแหล่งรวม ของน้ำที่มาจากทุกสารทิศ เมื่อสายฝนหลั่งชโลมภูมิภาค กระแส ธารน้อยใหญ่ก็เรื่อยไหลมาจากที่ต่างๆ แล้วก็รวมลงที่มหาสมุทร ความเป็นปัจเจกภาพของสายธารแต่ละสายนั้นท้ายที่สุดแล้วก็จะ หลอมละลายกลายเป็นเอกภาวะแห่งท้องทะเล คำเปรียบเทียบนี้ งดงามและผมเรียนรู้ด้วยประสบการณ์ว่าเป็นจริงอย่างไม่มีอะไรให้

สงสัย เวลานี้เมื่อผมกลับไปยังวัดในฐานะครูสอนในมหาวิทยาลัย สงฆ์ ความรู้สึกว่าตนและหลวงพ่อหลวงตาพระหนุ่มเณรน้อย ทั้งหลายคือสหายแห่งกันและกันก็ยังมีอยู่ไม่เปลี่ยนแปลง ผมอาจ พูดผิดไปที่พูดไว้ตอนต้นว่าที่ผมไม่ได้ส่งบัตรอวยพรปีใหม่ให้ใครมา นานแล้วเพราะผมขาดเพื่อน ที่จริงเพื่อนทางธรรมที่ผมเคยมียังมี อยู่และคงมีตลอดไป แต่ท่านเหล่านี้ก็ไม่ต้องการบัตรอวยพรอย่าง ชาวโลกเรา

ย้อนกลับมาที่มหาวิทยาลัย... ก่อนจะเป็นอาจารย์มหาวิทยาลัย นั้นผมฝันอะไรไว้มาก เหมือนที่เคยฝันว่าอยากจะเป็นเหมือน "ศรี-บูรพา" สมัยที่ยังทำหนังสือพิมพ์อยู่ แต่ความฝันเหล่านี้ก็เลือนราง ลงไปตามกาลเวลาเสียเป็นส่วนมากแล้ว มหาวิทยาลัยตามความ คิดของผมไม่ควรจะแตกต่างจากวัดมากนัก ต่างกันบ้างก็ตรงที่วัด นั้นควรเป็นรมณียสถานแห่งความสงบ แต่มหาวิทยาลัยควรเป็น รมณียสถานแห่งปัญญา ที่ไม่ต่างกันเลยก็คืออาจารย์มหาวิทยาลัย กับพระนั้นควรมีชีวิตอันสมถะ อยู่ในโลกแต่ก็ไม่ติดกับโลก ดัง หยดน้ำบนใบบัว ผมค่อนข้างแน่ใจว่าความคาดหวังเช่นนี้ผิดยุคผิด สมัยไปมาก อาจนับเป็นพันๆปี มหาวิทยาลัยในความหมายของ รมณียสถานแห่งปัญญาแบบนั้นคงพอหาได้ในสมัยพุทธกาล สมัยที่ สำนักทิศาปาโมกข์แห่งเมืองตักกสิลายังรุ่งเรื่องอยู่ จะอย่างไรก็ตาม ความผิดยุคผิดสมัยนี้ผมเชื่อว่าอาจเป็นเพียงเรื่องทางข้อเท็จจริง เท่านั้น ไม่ใช่เรื่องของอุดมคติ กล่าวให้เข้าใจง่ายคือ จริงที่มหา-วิทยาลัยในโลกสมัยใหม่เปลี่ยนไปจากสำนักทิศาปาโมกข์โบราณ อย่างมหาศาล แต่ถ้าถามว่าจิตวิญญาณแบบโบราณนั้นยังเป็นของดี อยู่หรือไม่ ผมก็อยากฟังความเห็นของผู้ที่ปฏิเสธเรื่องนี้เหมือนกัน

ว่าท่านจะมีรายละเอียดเหตุผลอย่างไรบ้างที่จะทำให้ผมยอมรับว่า ตนเองควรเลิกยุ่งกับความอันคิดอันแสนโบราณนี้เสียที

ผลผลิตของความเป็นมหาวิทยาลัยสมัยใหม่คืออะไร สิ่งดีๆก็
คงมีมาก แต่ภายในสิ่งดีๆในความหมายของการมีสาขาวิชาให้
มนุษย์ได้เรียนรู้มากขึ้นก็มีบางสิ่งที่เราอาจสัมผัสได้ว่าเป็นด้านที่ยัง
บกพร่องอยู่ ถ้าผมเป็นอาจารย์ของตักกสิลาเมื่อครั้งกระโน้น ผม
คงมีเพื่อนมากมาย กัลยาณมิตรตามคติของพระพุทธศาสนานั้นเป็น
สิ่งเกื้อกูลให้ความเป็นรมณียสถานแห่งความสงบของวัดเกิดได้ง่าย
พูดอีกอย่างคือชีวิตที่สงบในวัดนั้นเกี่ยวข้องกับการมีเพื่อน เราจะ
สงบได้อย่างไรถ้าเราอยู่ท่ามกลางความว้าเหว่ ในทำนองเดียวกัน
ความเป็นรมณียสถานแห่งปัญญาของมหาวิทยาลัยก็ต้องการเพื่อน
ในปริมาณที่ไม่ต่างกัน

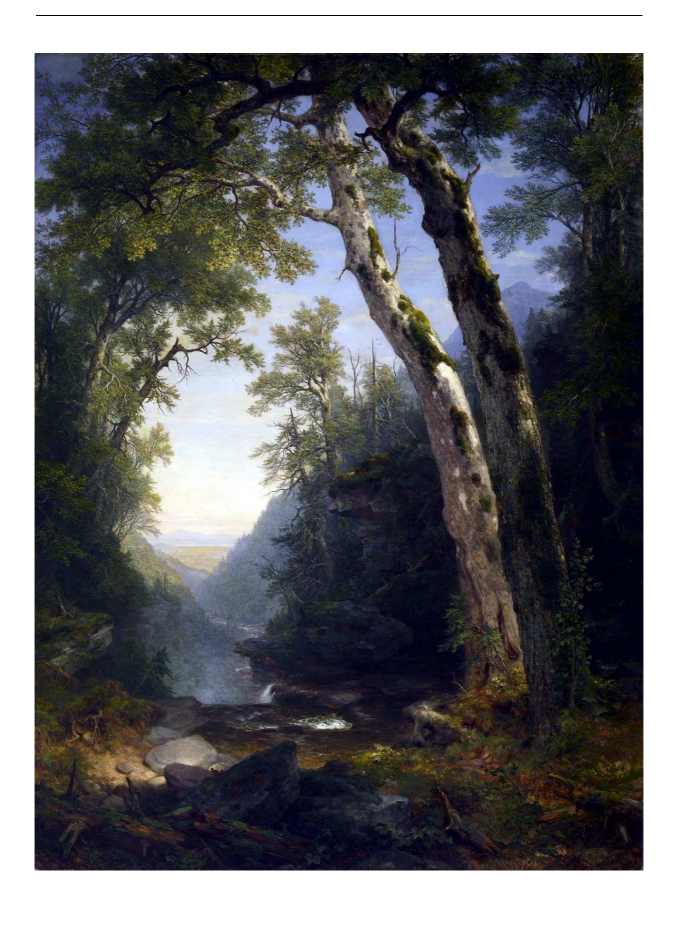
เคยมีเพื่อนอาจารย์ท่านหนึ่งในภาควิชาของผมตั้งข้อสังเกตว่า พวกเราที่ทำงานอยู่ใกล้ๆกันมักไม่ชื่นชมผลงานของกัน เราไม่อ่าน งานของเพื่อน ไม่รู้ว่าเพื่อนกำลังทำวิจัยเรื่องใด เพื่อนของเราบาง คนเป็นผู้ที่คนข้างนอกชื่นชม แต่เราไม่เคยชื่นชมเพื่อนของเราเลย เราซึ่งไม่ชื่นชมเพื่อนนั้นอาจเป็นคนเก่ง เป็นคนที่คนอื่นๆข้างนอก ชื่นชม คุณสมบัติของอาจารย์มหาวิทยาลัยตามที่เพื่อนอาจารย์ของ ผมท่านนี้เอ่ยถึงคือการทำตัวให้คนอื่นชื่นชม โดยที่พวกเราซึ่งล้วน แต่ถูกชื่นชมโดยคนอื่นไม่เคยชื่นชมพวกกันเอง ผมไม่อยากเชื่อว่า ข้อสังเกตนี้จะเป็นจริงทั้งหมด ผมอยากให้เรื่องนี้เป็นเพียงเรื่อง ของความหลงลืมชั่วครู่ชั่วยามที่สามารถเปลี่ยนแปลงได้ทันทีที่เรา ตระหนักรู้ ความสำเร็จหรือล้มเหลวของชีวิตนั้นเป็นของธรรมดา แต่ถ้าเรามีเพื่อน ความสำเร็จที่เกิดขึ้นจะมีความหมายเพราะเรามี

คนร่วมยินดี ในทำนองเดียวกัน ถ้าเราล้มเหลว ความล้มเหลวนั้นก็ จะมีความหมายหากว่าเรามีเพื่อน เพราะเพื่อนจะช่วยให้กำลังใจ เพื่อให้เราเอาชนะความล้มเหลวเช่นนั้นได้ในโอกาสต่อไป ชีวิตที่ ปราศจากเพื่อนจะมีความหมายอะไร เพราะไม่ว่าคุณจะประสบ ความสำเร็จหรือล้มเหลว คุณก็ประสบความสำเร็จหรือล้มเหลว เพียงลำพังตัวคุณเอง

ปีใหม่นี้ผมไม่มีอะไรจะอวยพร และไม่เคยศรัทธาในเรื่องการ อวยพรด้วยวาจา สิ่งที่ผมอยากฝากให้พวกเราลองช่วยกันคิดคือทำ อย่างไรวัฒนธรรมแห่งการมีเพื่อนและเป็นเพื่อนของกันและกันจะ เกิดได้ในมหาวิทยาลัยอันเป็นสถาบันหลักของชาติที่สำคัญอันหนึ่ง ผมเคยดูหนังของคุโรซาว่าเรื่องหนึ่งชื่อ "Madadayo" เป็นหนัง เกี่ยวกับศาสตราจารย์สอนวรรณคดีเยอรมันในมหาวิทยาลัยของ ญี่ปุ่นท่านหนึ่งที่เกษียณอายุแล้วยังมีลูกศิษย์ลูกหามาเยี่ยมเยือน ช่วยเหลือและรับการช่วยเหลืออยู่ไม่ขาด นี่คือหนังที่แสดงว่า ภายในมหาวิทยาลัยก็มีจารีตแห่งความเป็นเพื่อนที่ยั่งยืนได้ เพื่อน ประเภทหนึ่งที่สำคัญนั้นคือครูที่อาวุโส ผมทราบมาว่า เมื่อรัฐบาลมี มติให้อาจารย์อาวุโสในมหาวิทยาลัยต่างๆอยู่ต่อได้ช่วงเวลาหนึ่ง หลังเกษียณ ได้เกิดเหตุการณ์ที่น่าเศร้าอย่างหนึ่งขึ้นคือการที่คน หนุ่มๆสาวๆ ในภาควิชาแต่ละแห่งได้พิพากษาว่าจะเอาอย่างไรกับ อาจารย์ที่แก่ชราเหล่านี้ การพิพากษาที่เกิดบางแห่งดำเนินไปอย่าง ละมุนละม่อม อย่างศิษย์และครู แม้ผลจะออกมาว่าเราไม่จำเป็น ต้องให้ครูอยู่เพราะเด็กๆที่ทำงานอยู่ยังรับมือกับงานที่ภาคทำอยู่ได้ แต่ที่เกิดบางแห่งนั้นผมอยากพูดว่า เป็นสิ่งซึ่งแสดงว่า ที่ตรงนั้น ห่างไกลจากการเป็นรมณียสถานแห่งปัญญาโดยแท้ เพราะในนั้นไม่

มีใครเป็นเพื่อนใคร ไม่มีใครเป็นศิษย์ใคร ทุกคนมีแต่วาทะและ เหตุผลที่แหลมคมด้วยกันทั้งสิ้น ⊚

(ಅಜಡನ)



## **គ ទូ ក័ ប គិ ម ម័**

ท่านอาจารย์ภาวรรณ หมอกยา บอกผมว่าในบทความก่อนของผมมีเนื้อหาส่วนหนึ่งที่พูดถึงครูกับศิษย์ในฐานะผู้ที่อาจเป็นเพื่อนของกันและกันได้ อยากให้ผมพูดเรื่องนี้ต่อสักหน่อย ผมนั้นเชื่อว่าการพูดมากหรือบ่อยเกินไปไม่ดี แต่ด้วยความเกรงใจท่านอาจารย์ภาวรรณ จึงขอรบกวนท่านผู้อ่าน "สารสภาคณาจารย์" อีกสักเล็กน้อย เพื่อเพิ่มเติมสิ่งที่อยู่ในใจผมในเรื่องนี้ดังนี้ครับ

๑. ผมเชื่อว่าในชีวิตของคนคนหนึ่ง สิ่งเคารพยึดเหนี่ยวในใจ เป็นสิ่งสำคัญ ในหนังสือพุทธประวัตินั้นกล่าวไว้ว่าหลังจากที่ได้ ตรัสรู้แล้ววันหนึ่งพระพุทธองค์ก็ทรงรำพึงว่า "ชีวิตที่ปราศจากสิ่ง เคารพยึดเหนี่ยวในใจย่อมลำบาก อย่ากระนั้นเลย เราควรคิดหา

อะไรสักอย่างสำหรับให้ใจได้เคารพยึดเหนี่ยว" หนังสือกล่าวว่า หลังจากทรงไตร่ตรองหาบุคคลที่จะทรงเคารพยึดเหนี่ยวก็ไม่ทรง พบว่ามีใครที่มีคุณสมบัติอันนั้น จึงทรงหันไปพิจารณาสิ่งอื่นที่ไม่ใช่ บุคคล ท้ายที่สุดก็ทรงพบว่าพระธรรมที่ได้ตรัสรู้นั้นเองที่เหมาะจะ เป็นสิ่งยึดเหนี่ยว จึงได้ทรงสรุปว่า "ต่อแต่นี้ไป เราจะเคารพธรรม ในฐานะสิ่งยึดเหนี่ยวในใจ" พระพุทธองค์นั้นทรงเป็นมนุษย์ที่ สมบูรณ์เพียบพร้อมมากกว่าเราขนาดนั้นยังทรงเห็นว่าชีวิตจะต้องมี สิ่งเคารพยึดเหนี่ยว แล้วคนธรรมดาอย่างเราๆจะต้องการสิ่งนี้มาก ขนาดไหน นักคิดตะวันตกบางคนนั้นพยายามปฏิเสธสิ่งเคารพยึด เหนี่ยวด้วยเหตุผลว่าการมีสิ่งนี้แปลว่าชีวิตเราไม่มีเสรีภาพอย่าง เต็มที่ นั่นก็เป็นมุมมองหนึ่ง ผมไม่เห็นด้วยกับความคิดนั้น แต่เห็น คล้อยตามพุทธศาสนาที่ว่าการมีสิ่งยึดเหนี่ยวต่างหากที่จะช่วยให้ เรามีเสรีภาพ *ถ้าไม่มีเรือใบที่แข็งแรงมั่นคง คุณจะล่องไปจนสุด ขอบโลกอย่างที่ใจปรารถนาได้ใหม* 

๒. สิ่งเคารพยึดเหนี่ยวในใจของคนเรานั้นอาจมีได้หลายอย่าง และแต่ละคนอาจต้องการสิ่งเคารพยึดเหนี่ยวไม่เหมือนกัน ในบาง วัฒนธรรมเช่นอินเดีย ครูเป็นสิ่งหนึ่งที่เชื่อกันว่าชีวิตของเรา ต้องการในฐานะสิ่งเคารพยึดเหนี่ยว เมื่อแรกที่เจ้าชายสิทธัตละ เสด็จออกบวชนั้น สิ่งแรกที่ทรงกระทำคือสืบเสาะหาครู การ ทดลองแสวงหาหนทางด้วยพระองค์เองเกิดขึ้นหลังจากกระบวน-การสืบเสาะหาครูและทดลองกระทำตามที่ครูสอนจบสิ้นลงแล้ว เพราะไม่มีครูที่จะให้ตนได้เป็นศิษย์แล้ว ตัวอย่างนี้แสดงให้เราเห็น ว่าครูในวัฒนธรรมอินเดียนั้นสำคัญในแง่ของการเป็นจุดตั้งต้นของ การแสวงหาสิ่งดีงามอย่างไร เมื่อตรัสรู้แล้ว สิ่งแรกที่ทรงระลึกถึงก็

คือครู ทรงปลาบปลื้มว่าสิ่งที่ทรงค้นพบนั้นมีค่ามหาศาลและสิ่งที่มี ค่าเช่นนั้นบุคคลแรกที่สมควรได้ร่วมชื่นชมด้วยก็คือครู พระปัญจ-วัคคีย์นั้นไม่ใช่คณะบุคคลชุดแรกที่ทรงระลึกถึง บุคคลแรกๆที่ทรงระลึกถึงก็คือครูสองท่านคือ อาฬารดาบสและอุททกดาบส อันเป็น ปฐมคุรุของพระองค์ แต่สองท่านก็ได้เสียชีวิตไปก่อน พิจารณาจาก พุทธประวัติ ครูนอกจากจะมีความหมายในแง่ที่เป็นจุดตั้งต้นของการแสวงหาความดีงาม ครูยังมีความหมายในแง่ที่เป็นบุคคลที่จะร่วมชื่นชมเมื่อศิษย์ประสบความสำเร็จ โดยเฉพาะอย่างยิ่งความสำเร็จอันมีความหมายเป็นความดีงามแก่ส่วนรวม

๓. การตรัสรู้ของพระพุทธเจ้านั้นส่วนหนึ่งอาจพิจารณาได้ว่าเป็น การ "ต่อยดด" สิ่งที่ทรงเรียนมาจากครู ผมจะไม่อธิบายรายละเอียดเรื่องนี้ แม้จะเห็นว่ามีชาวพุทธไม่น้อยที่อยากจะเชื่อว่าการ ตรัสรู้ไม่เกี่ยวกับสิ่งที่ทรงเรียนมาก่อนหน้านั้น นิวตันนั้นพูดอยู่ เสมอว่าเขาเปรียบเหมือนคนที่ยืนอยู่บนไหล่ของยักษ์ ยักษ์ในคำ อุปมาของนิวตันคือแนวคิดทางวิทยาศาสตร์ที่สะสมกันมาก่อนหน้า นั้นผ่านทางความคิดของนักวิทยาศาสตร์ที่สะสมกันมาก่อนหน้า นั้นผ่านทางความคิดของนักวิทยาศาสตร์คนสำคัญๆไล่มาจากสมัย กรีกจนถึงยุคของเขาเอง ที่นิวตันพูดเช่นนี้ก็เพื่อจะบอกว่าทฤษฎีที่ เขาเสนอนั้นไม่ควรมองว่าเกิดเองลอยๆ ถ้าไม่มียักษ์ให้เขายืนบน ใหล่ เขาจะไม่มีทางมองเห็นสิ่งที่อยู่ไกลโพ้น ณ สุดขอบฟ้านั้นได้ นี่คือความนอบน้อมถ่อมตนของนักวิทยาศาสตร์ผู้ยิ่งใหญ่ของโลก คนหนึ่ง ยักษ์ที่นิวตันกล่าวถึงนั้นหากพิจารณาจากทัศนะของพุทธศาสนาก็คือครู นิวตันที่ยืนบนไหล่ของยักษ์ก็คือศิษย์ พิจารณาจาก แง่มุมนี้ ความสำคัญอีกประการหนึ่งของครูก็คือการหนุนส่งคิษย์ให้ ก้าวหน้างอกงามตามที่ความสามารถของเขาจะบันดาลให้เกิดขึ้นได้

## ซึ่งอาจหมายถึงการก้าวหน้าไปเกินกว่าครูด้วย

๔. การเป็นครูในมหาวิทยาลัยนั้นมีปัจจัยที่อาจทำให้เราซึ่งเป็น ครูไม่อาจทำตัวในฐานะผู้หนุนส่งให้ศิษย์ได้ก้าวไปข้างหน้าอย่าสง่า งามตามทิศทางที่ออกมาจากข้างในของเขาหลายอย่าง สิ่งหนึ่งที่ผม สังเกตเห็นก็คือพัฒนาการที่เกิดขึ้นตามกาลเวลาซึ่งสัมพันธ์กับวัย ของเราที่เป็นครูด้วย ศาสตราจารย์หรือรองศาสตราจารย์อายุราวๆ ๕๐ ปี จบปริญญาเอกมายี่สิบกว่าปีแล้วและมีประสบการณ์ในการ ทำวิจัยมาต่อเนื่องอาจไม่ได้ฉุกใจคิดว่าตนเองนั้นมีต้นทุนที่สะสมมา มากมายอย่างไร เมื่อไม่ตระหนักคิดจะเพราะหลงลืมหรือไม่ทันได้ นึกถึงก็ตามที่อาจรู้สึกว่าลูกศิษย์ที่กำลังเขียนวิทยานิพนธ์มาส่งนั้น ช่างงี่เง่าอะไรอย่างนี้ ภาษาก็ไม่เรื่อง การเรียบเรียงความคิดก็ไม่ได้ เรื่อง ตรรกะหรือเหตุผลก็หลวมโครกคราก เมื่อรู้สึกว่าไม่ได้เรื่องก็ กระหนาบลูกศิษย์ไปแรงๆว่าที่คุณเขียนมานี้ใช้ไม่ได้เลย ไปเขียนมา ใหม่ ฝ่ายศิษย์นั้นเมื่อโดนกระหนาบแรงๆก็อาจเซ่ออยู่พักหนึ่ง แต่ เมื่อรวบรวมสติได้หลังจากนั้นในบางวันก็อาจพยายามทบทวนหา จุดบกพร่องของงานตนแล้วพยายามเขียนมาใหม่ด้วยความหวังว่า คราวนี้อะไรๆคงดีขึ้นบ้าง หากปฏิกิริยาที่เขาได้รับในครั้งต่อมาไม่ ต่างจากคราวก่อน สิ่งที่จะเกิดขึ้นกับชีวิตเขาก็คือเขาจะค่อยๆ สูญเสียความมั่นใจในตนเองมากขึ้นตามลำดับ บางคนอาจพอ ประคับประคองตนเขียนวิทยานิพนธ์จนสอบผ่าน โดยต้องแก้ไข ปรับปรุงเนื้อหาตามที่อาจารย์ที่ปรึกษาและคณะกรรมการสอบ วิทยานิพนธ์แนะนำแกมบังคับ แต่การเรียนจบท่ามกลางความรู้สึก ไม่มั่นใจในตนเองเลยเช่นนี้จะมีค่าอะไรนักหากเราคิดว่าความสง่า งามเป็นสิ่งที่พึงมาพร้อมๆกับการเรียนจบ ความสง่างามในที่นี้ผม

หมายถึงด้านความรู้สึก และความรู้สึกนี้ก็ไม่เกี่ยวกับการเรียนดี เรียนเก่งหรือไม่ คนเรานั้นเกิดมาไม่เท่ากัน บางคนเรียนเก่ง บางคนเรียนปานกลาง บางคนเรียนอ่อน การปฏิบัติต่อศิษย์ที่เรียนเก่ง อย่างแตกต่างจากศิษย์ที่เรียนอ่อนนั้นผมถือว่าเป็นการขาดจริย-ธรรมอย่างหนึ่งของครู เพราะคนเราไม่ควรรับผิดชอบต่อสิ่งที่เขา ไม่ได้เลือก ศิษย์ที่เรียนอ่อนนั้นควรได้รับการปฏิบัติอย่างเหมาะสม ซึ่งผมไม่รู้ว่าอะไรคือความหมายของสิ่งนี้ แต่ที่ผมพอรู้คือหากเรา ปฏิบัติต่อศิษย์ที่เรียนอ่อนอย่างเหมาะสม แม้เขาจะจบออกไปด้วย เกรดที่ไม่ได้สูงส่งอะไรนัก แต่เขาจะรู้สึกว่าเขาจบอย่างสง่างาม สำเนาปริญญาบัตรที่คนซึ่งท่าทางจ้องๆกำอยู่ในมือนั้นสำหรับผมไม่ มีความหมาย แม้จะเป็นปริญญาบัตรจากมหาวิทยาลัยที่มีชื่อเสียง สักปานใดก็ตาม

๕. วรรณกรรมโบราณของอินเดียมักกล่าวถึงหลายสิ่งที่เงินซื้อ ไม่ได้ หนึ่งในจำนวนนั้นคือลูกที่สง่างามเมื่ออยู่ท่ามกลางประชุมชน ความสง่างามนั้นเกิดไม่ได้หากเราไม่มีความรู้ และความรู้ที่จะทำให้ เกิดความสง่างามต้องเป็นความรู้ที่มาจากความคิดของเราเอง ไม่ใช่ ความรู้ในรูปชุดอันสำเร็จรูปมาแล้วของสิ่งที่คนอื่นได้พูดไว้ก่อนหน้า นี้ คนมีเงินอาจส่งลูกไปเรียนต่างประเทศได้ แต่การที่ลูกของเขาจะ มีความรู้อันสง่างามหรือไม่ไม่เกี่ยวกับเงินของพ่อแม่ แต่เกี่ยวกับตัว เขาเอง ถ้าเขาเป็นคนมีความคิดเขาก็ดีด้วยตัวเอง แต่ถ้าเขาไม่ใช่ คนที่มีความคิด อานิสงส์แห่งทรัพย์ของตระกูลก็ช่วยให้เขาได้มา เพียงแผ่นกระดาษแผ่นหนึ่ง กระดาษแผ่นนั้นอาจช่วยให้เขาดู เหมือนจะสง่างามได้ตราบเท่าที่เขายังไม่ได้พูดแสดงความคิด ออกมา "ทิโตปเทศ" กล่าวเอาไว้ตอนหนึ่งว่า คนโง่ที่สวมใส่แพร

พรรณอันงามสง่าอาจนั่งปะปนอยู่กับปราชญ์ในที่ประชุมและหลอก ให้คนอื่นเข้าใจว่าเขาเป็นคนฉลาดได้ แต่ทันทีที่เขาเอ่ยปากพูด แพรพรรณอันงามสง่านั้นจะไร้ความหมายทันที แผ่นปริญญาบัตร และเสื้อครุยนั้นบางครั้งก็ซื้อได้ด้วยเงิน แต่ของพวกนี้ก็ไม่ต่างจาก แพรพรรณราคาแพงที่คลุมกายของคนโง่ตามที่ "หิโตปเทศ" กล่าว เอาไว้ คนเรานั้นต้องพูดสักวันหนึ่ง ทำอย่างไรศิษย์ของเราจึงจะยืน อยู่ท่ามกลางสมาคมของผู้รู้และกล่าวแสดงความคิดออกมาได้ อย่างสง่างาม ผมคิดว่านี่คือพันธกิจทางจริยธรรมของครู

 ผมยังยืนยันว่าความสง่างามที่จะเกิดกับคนเราได้นั้นไม่เกี่ยว กับการที่เขาเรียนเก่งหรือไม่ *สุรชัย จันทิมาธร* นั้นเรียนช่างศิลป์ไม่ จบ แต่เวลาที่คนคนนี้ยืนอยู่บนเวทีสะพายกีต้าร์ร้องเพลง เขาคือ คนที่สง่างามอย่างมหัศจรรย์ อะไรทำให้เขาสง่างาม คำตอบคือบท เพลงที่เขาเรียบเรียงที่งดงามในเชิงวรรณศิลป์และคีตศิลป์นั่นเอง *เนาวรัตน์ พงษ์ไพบูลย์* นั้นไม่ใช่คนเรียนหนังสือเก่ง กว่าจะจบ ปริญญาตรีจากธรรมศาสตร์ก็ใช้เวลามากกว่าคนอื่น แต่เวลาที่ เนาวรัตน์ยืนอ่านบทกวีอยู่ท่ามกลางมหาชน เขาสง่างามอย่างมหัศ-จรรย์ ไม่ควรเข้าใจว่าภาวะที่ผมเรียกว่าความสง่างามนี้หมายถึงการ มีบุคลิกภาพที่ดี พูดจาคล่องแคล่ว ตามนิยามที่สถาบันพัฒนา บุคลิกภาพทั้งหลายนิยามกัน คนบางคนที่ผมถือว่าสง่างามนั้นพูดจา ไม่เป็น บุคลิกภาพเก้งก้างไม่งดงาม *คมทวน คันธนู* นั้นเป็นที่รู้กัน ในวงการนักเขียนว่าไม่ใช่คนที่จะมายืนต่อหน้าคนจำนวนมากๆแล้ว พูดจาสะกดให้พวกเรานิ่งเงียบได้อย่างนักการเมืองหรือนักพูดทาง โทรทัศน์ แต่คนคนนี้สง่างามผ่านการเขียนบทกวีที่หนักแน่นดุดัน จะดูความสง่างามของเขาต้องดูตอนที่เขาอ่านบทกวี หรือไม่เราก็ ต้องอ่านบทกวีที่เขาเขียนเอง คนที่ผมเอ่ยชื่อมานี้สง่างามได้โดย พึ่งพาสถาบันการศึกษาน้อยมาก แต่ผมไม่คิดว่าคนเหล่านี้ไม่มีครู เพียงแต่ว่าครูของพวกเขาอยู่นอกมหาวิทยาลัยเท่านั้น ครูของ สุรชัยคือจิตร ภูมิศักดิ์ บอบ ดีแลน เป็นต้น ส่วนครูของเนาวรัตน์ เท่าที่ผมพอรู้ก็คือท่านพุทธทาส สุนทรภู่ เจ้าฟ้ากุ้ง เป็นต้น คมทวน เองก็ต้องมีครู ถ้าเราเข้าใจว่าครูของคนมีได้หลายรูปแบบ เราที่เป็น ครูในมหาวิทยาลัยก็อาจพบช่องทางที่สำคัญในการที่จะสร้างศิษย์ให้ เป็นคนสง่างามได้อีกทางหนึ่งคือ ทำให้ศิษย์รู้ว่ามีครูดีๆมากมาย มหาศาลอยู่นอกห้องเรียนหรือมหาวิทยาลัย ผมเคยลองถามเด็กปี หนึ่งที่ผมสอนเมื่อปีที่แล้วนี่เองว่ารู้จัก ส. ศิวรักษ์ และจิตร ภูมิ-ศักดิ์หรือไม่ ผลคือไม่มีใครรู้จัก การที่เยาวชนชั้นหัวกะทิของเรา ผ่านการเรียนในระดับมัธยมปลายของชาติมาโดยไม่รู้จักชื่อสองชื่อ นี้เลยสำหรับผมไม่ใช่เรื่องน่าแปลกใจอะไร แต่เมื่อเขามาอยู่ใน มหาวิทยาลัยแล้ว การปล่อยให้พวกเขาจบไปโดยยังคงไม่รู้จักชื่อ เหล่านี้ต่อไปเป็นเรื่องที่ผมเห็นว่าจะต้องมีอะไรผิดพลาดอย่าง มหันต์ในระบบการศึกษาชั้นอุดมศึกษาของเราแน่ๆเลย

๗. คนที่เป็นครูนั้นก็ต้องมีครูหรือเคยมีครู ในแง่นี้เราก็เป็นศิษย์ของครู ชีวิตที่ผ่านมานั้นผมมีครูอยู่ไม่น้อย ครูจำนวนหนึ่งสิ้นชีวิตไปแล้วแต่ท่านเหล่านี้กลับยังนั่งอยู่ในชีวิตของผมอย่างแนบแน่นครูคนสำคัญของผมท่านหนึ่งเป็นพระอาจารย์ที่สอนภาษาบาลีให้ผมที่จังหวัดขอนแก่นสมัยที่ผมยังบวชเณรเรียนบาลีอยู่ ท่านเป็นพระที่ดุ ไม่พูดจากับใครถ้าไม่มีธุระจริงๆ ไม่มีใครจะทำให้ท่านโปรดปรานได้ผ่านการประจบ เรากลัวท่านทั้งวัด ภายนอกท่านเป็นคนไร้อารมณ์ ตรง ที่อ และแข็งกระด้าง เหมือนไม้ซุงหนักๆที่ยังหุ้มด้วย

เปลือกตะปุ่มตะป่ำ แต่ภายในรูปลักษณ์ที่ชวนให้เข้าใจว่าท่านเป็น คนที่ไร้อารมณ์นั้น วันหนึ่งผมก็เรียนรู้ว่าผมเข้าใจผิดอย่างสิ้นเชิง บทเรียนนี้ผมได้มาจากการที่ผมล้มป่วยลงอย่างหนักในวันหนึ่ง มี เพื่อนเณรด้วยกันจัดการหาหยูกยามาให้ผมโดยที่ผมไม่ได้ขอ ตลอดเวลาที่ผมล้มป่วย ยาพวกนี้ภายหลังผมได้นึกเฉลียวใจว่า เพื่อนๆคงไม่มีเงินจะซื้อหามาแน่เพราะพวกเราที่เป็นเณรบ้าน นอกนั้นจะมีเงินติดตัวสักสิบบาทก็ยาก ต่อมาผมก็รู้ว่าผมเข้าใจ ถูกต้อง เพราะยาพวกนี้ผู้ที่จัดหามาให้ผมก็คือท่านอาจารย์ที่ไม่เคย พูดจากับผมเป็นส่วนแม้แต่ครั้งเดียวนั่นเอง ท่านกำชับให้คนมา ดูแลผม แต่ท่านไม่บอกให้ผมรู้ อะไรทำให้อาจารย์ที่ไม่เคยมี ความสัมพันธ์อย่างเป็นส่วนตัวกับผมเลยท่านนั้นยังอยู่ในใจผม ตลอดมา ผมคิดว่าความรู้สึกลึกๆของคนเรานั้นถูกออกแบบมา เพื่อให้สามารถสัมผัสความหวังดีที่คนบางคนมีต่อเราได้ แม้ว่าเขา จะไม่เคยพูดกับเราเลย คงเพราะเรามีความรู้สึกอันลึกซึ้งที่ว่านี้เอง คนที่หน้าตาดีมากบางคนจึงแต่งงานกับคนบางคนที่หน้าตาก็ไม่ได้ สวยหรือหล่อเลย ความงามที่อยู่ข้างในนั้นต้องใช้ความรู้สึกอัน ลึกซึ้งมอง ไม่ใช่ดวงตา

๘. ชีวิตการเป็นนิสิตในมหาวิทยาลัยทางโลกนั้นต่างจากการเป็น นักเรียนในวัด ผมรู้ว่าสองสิ่งนี้ต่างกันเพราะผมผ่านมาทั้งสองอย่าง เมื่อลาสิกขาออกมาจากวัด ผมมาเรียนต่อปริญญาโทและเอกที่ ภาควิชาปรัชญา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาฯ ผมเข้าใจว่าสิ่งที่ทำให้ พวกเราที่เป็นศิษย์ไม่สู้จะรู้สึกผูกพันกับครูในมหาวิทยาลัยทางโลก นั้นที่สำคัญก็คือการที่เราต้องจ่ายเงินเพื่อเป็นค่าเรียน เมื่อต้องจ่าย ก็เลยรู้สึกว่าเรากำลังซื้อบริการเหมือนกับที่ซื้อบริการในเรื่องอื่นๆ ครูจึงมีสภาพเป็นเพียงบริกรไป ถ้าสิ่งที่ผมกล่าวมานี้ถูกต้อง สภาพ การเป็นบริกรของครูในมหาวิทยาลัยนี้จะยิ่งเข้มข้นมากขึ้น ณ วันที่ เราจัดการกับมหาวิทยาลัยไปในลักษณะที่เรียกกันว่าออกนอก ระบบราชการเสร็จสิ้นสมบูรณ์ ผมนั้นสงสัยเหลือเกินว่านักศึกษาใน มหาวิทยาลัยเอกชนที่ต้องจ่ายค่าเรียนอย่างแพงลิบลิ่วนั้นจะรู้สึก ไหมว่ามีครูในความหมายของปูชนียบุคคลอยู่ในสถาบันที่เขาหรือ เธอศึกษาอยู่ หรือว่ามีแต่บริกรทางการศึกษาที่ขูดรีด ยิ่งคนที่ ครอบครัวต้องกู้ยืมเงินมาเป็นทุนทางการศึกษาด้วยแล้ว จะพอมี ที่ว่างทางความรู้สึกหลงเหลือให้แก่การมีครูหรือไม่ เราคงพอจะ คาดเดาได้

๙. อย่างที่กล่าวในตอนต้นว่า พระพุทธองค์ทรงมองว่าชีวิตที่ ขาดสิ่งเคารพยึดเหนี่ยวเป็นชีวิตที่จะต้องประสบความยากลำบาก ระบบการจัดการศึกษาในปัจจุบันเป็นสิ่งที่เราจะต้องถามกันมากขึ้น ว่าได้ปิดช่องทางของการที่เยาวชนคนหนุ่มสาวจะได้พบสิ่งคารพยึด เหนี่ยวใจในอันได้แก่ครูหรือไม่ หากใช่ สิ่งที่ทำลายชีวิตคนก็คือ มหาวิทยาลัยชนิดที่เห็นอะไรเป็นการลงทุนไปหมดนี่เอง ผมนั้น น่าจะเป็นนักเรียนปริญญาเอกของจุฬาฯรุ่นสุดท้ายที่ค่าลงทะเบียน เรียนยังคิดเพียง ๑๐๐ บาทต่อหน่วยกิต การที่จุฬาฯคิดค่าเรียน เพียงแค่นี้ต้องถือว่าเป็นการเปิดโอกาสสำคัญที่ทำให้คนที่ทำงานได้ เงินเดือนไม่กี่พันบาทอย่างผมและอีกหลายคนได้เข้ามาเรียนใน มหาวิทยาลัยชั้นแนวหน้าของประเทศแห่งนี้ ผมยอมรับว่าความ รู้สึกผูกพันกับจุฬาฯของผมส่วนหนึ่งมาจากประสบการณ์ในการที่ สถาบันแห่งนี้ได้ให้โอกาสตามที่กล่าวข้างต้น ค่าเรียนเท่าที่จ่ายไป นั้นผมรู้ดีว่าทำให้ผมไม่มีทางที่จะมองครูบาอาจารย์และผู้บริหาร

มหาวิทยาลัยว่าเป็นบริกรได้เลย เพราะมหาวิทยาลัยจ่ายให้ผม มากกว่าที่ผมจ่าย ผมต่างหากที่เป็นหนึ่บุญคุณมหาวิทยาลัย

๑๐. จะอย่างไรก็ตาม ผมเองก็เข้าใจและยอมรับว่าการดำเนิน งานของมหาวิทยาลัยสมัยใหม่นั้นจะให้เหมือนสำนักทิศาปาโมกข์ โบราณที่ไม่สอนเพื่อหาเงินก็คงไม่ได้ เงินนั้นเป็นปัจจัยสำคัญ สำหรับทุกสิ่งในโลกสมัยใหม่ พุทธศาสนานั้นไม่เคยสอนว่าเงินเป็น สิ่งชั่วร้ายในตัวมันเอง เงินจะดีหรือชั่วก็ขึ้นอยู่กับคนที่เกี่ยวข้องกับ มันว่าคิดอย่างไร พระพุทธเจ้าเคยตรัสกับพระอานนท์ว่า "เงินนั้น เปรียบเสมือนอสรพิษ" คือถ้าจับต้องไม่ดีก็แว้งกัดเราได้ ทรงขยาย ความต่อไปว่าเพราะจับต้องเงินทองไม่ดี พ่อแม่ก็อาจวิวาทกับลูกใน เรื่องมรดกได้ มีตัวอย่างถมไปในโลกสมัยใหม่ที่เงินคือสิ่งเดียวที่ ทำลายครอบครัวบางครอบครัวลงอย่างย่อยยับ ประเทศที่ผู้นำเห็น แก่เงินและนำพาผู้คนในชาติให้โลดทะยานไปตามแรงอยากที่จะมี เงินนั้นก็พินาศมานักต่อนักแล้ว แต่คนมีเงินจำนวนมากที่เป็นชาว พุทธเช่นอนาถปิณฑิกเศรษฐีหรือนางวิสาขามหาอุบาสิกาก็เป็นคนที่ สามารถทำคุณประโยชน์แก่ตนและโลกได้มากเพราะความที่ตนมี เงิน จากที่กล่าวมานี้จะเห็นว่าพุทธศาสนามองเงินอย่างเป็นกลางๆ และมองไปที่เรื่องการรู้จักจ่ายเงินมากกว่าการหา *มหาวิทยาลัยที่มุ่ง* หาเงินนั้นไม่มีทางที่จะบรรลุจุดมุ่งหมายของตน เพราะความมั่งคั่ง เป็นสภาวะปลายเปิดได้ชั่วนิจนิรันดร คือความมั่งคั่งไม่มีจุดจบใน ตัวมันเอง มหาเศรษฐีไม่กี่คนของโลกนั้นเป็นตัวอย่างที่แสดงให้ เห็นความเป็นสภาวะปลายเปิดของความมั่งคั่งได้เป็นอย่างดี ถ้า มหาวิทยาลัยคิดจะสะสมความมั่งคั่ง มหาวิทยาลัยก็กำลังแสวงหา สิ่งที่ไม่มีทางพบ

๑๑. มีบางสิ่งในโลกนี้ที่เราต้องยอมรับว่าธรรมชาติได้ให้เรามา เท่าๆกันอย่างยุติธรรม ในบรรดาสิ่งที่ว่านั้น "เวลา" ผมถือว่าเป็น สิ่งหนึ่ง เราทุกคนมีเวลาวันละ ๒๔ ชั่วโมงเท่ากัน ไม่ว่าจนหรือรวย คนรวยต่อให้มีเงินมากปานใดก็ซื้อเวลาในชีวิตเพิ่มไม่ได้ เมื่อวันที่ ต้องตายมาถึง เราทุกคนก็ล้วนแต่ต้องวางมือจากสิ่งต่างๆที่เคยยึด กุมอยู่ไปตามทางของตนอย่างเงียบๆเพียงลำพังทั้งสิ้น การมีเวลาที่ จำกัดนี้มีความหมายที่สำคัญอย่างหนึ่งคือ เราทุกคนต่างก็มีพันธะที่ จะพึงบริหารเวลาของตนให้มีประสิทธิภาพที่สุด สังคมเรานั้นดี ตรงที่ประกอบด้วยคนมากมายหลายประเภท ความหลากหลายนี้ ทำให้การใช้เวลาของแต่ละคนไม่เหมือนกัน และการที่คนหนึ่งใช้ เวลาอีกแบบหนึ่งอาจเป็นการช่วยให้อีกคนได้ใช้เวลาไปอีกแบบ อย่างที่เขาต้องการ พระสงฆ์ในพุทธศาสนานั้นไม่ประกอบอาชีพ ท่านอยู่ได้ด้วยปัจจัยสี่ที่ชาวบ้านถวาย เวลาส่วนใหญ่ในชีวิตของ พระสงฆ์ถูกใช้ไปกับการบำเพ็ญจิตภาวนาเพื่อความหลุดพ้น สมณ-เพศนั้นถูกออกแบบมาเพื่อให้เหมาะแก่การบำเพ็ญจิตภาวนา พระสงฆ์จะไม่สามารถบรรลุวัตถุประสงค์ของการบวชเลยหากต้อง ทำงานหาเลี้ยงปากเลี้ยงท้องอย่างชาวบ้าน จากตัวอย่างนี้เราจะเห็น ว่าสำหรับพระสงฆ์เวลาที่มีอยู่อย่างจำกัดของชีวิตนั้นถูกใช้เพื่อ จุดประสงค์ที่แน่นอนอย่างใดอย่างหนึ่ง การใช้เวลานี้จะปราศจาก แรงสนับสนุนจากชาวบ้านไม่ได้เลย กล่าวอีกอย่างหนึ่งคือชาวบ้าน เลือกที่จะใช้เวลาในชีวิตแบบหนึ่งคือทำมาหากิน การใช้ชีวิตแบบนี้ มีส่วนสนับสนุนพระสงฆ์ในแง่ที่ว่าเมื่อทำงานได้ปัจจัยมาชาวบ้านก็ แบ่งส่วนหนึ่งมาอุปถัมภ์พระสงฆ์ พระสงฆ์เมื่อได้รับการอุปถัมภ์ แล้วก็เกื้อกูลชาวบ้านด้วยการนำเอาธรรมที่ได้เรียนรู้ผ่านจิตภาวนา มายื่นให้ พระสงฆ์จะสามารถหยิบยื่นธรรมอันลึกซึ้งได้มากน้อย เพียงใดย่อมขึ้นอยู่กับว่ามีเวลาทุ่มเทให้แก่งานของตนมากน้อย เพียงใด ผมไม่ทราบว่า Adam Smith จะเรียกการแบ่งภาระกันทำ ระหว่างพระสงฆ์และชาวบ้านข้างต้นนี้ว่า Division of Labour อย่างที่เขากล่าวไว้ในหนังสือเรื่อง Wealth of Nations ของเขา หรือไม่ แต่สิ่งนี้มีประสิทธิภาพอย่างที่ปราชญ์ทางเศรษฐศาสตร์ ตะวันตกคนนี้กล่าวเอาไว้ไม่มีผิดเลย ที่พุทธบริษัทเราก้าวหน้ามา ต่อเนื่องยาวนานก็เพราะเราแบ่งหน้าที่กันทำอย่างเป็นสัดเป็นส่วน คนบางคนสมควรทำหน้าที่หาเงินหาทองมาจุนเจือคนบางประเภท ในสังคม คนบางคนสมควรที่จะถูกตัดขาดจากการมายุ่งเกี่ยวใน เรื่องหาเงินหาทองเพื่อจะได้มีเวลาสำหรับคิดเรื่องที่ลึกซึ้งมากๆ มหาวิทยาลัยนั้นผมได้พูดไว้ในบทความในเล่มก่อนว่าควรจะไม่ต่าง จากวัดมากนักในหลายเรื่อง วัดนั้นเมื่อใดก็ตามที่ถูกบังคับให้ต้อง หาเงินหาทองเลี้ยงตัวเองก็จะสูญเสียความเป็นวัดฉันใด มหา-วิทยาลัยก็ฉันนั้น

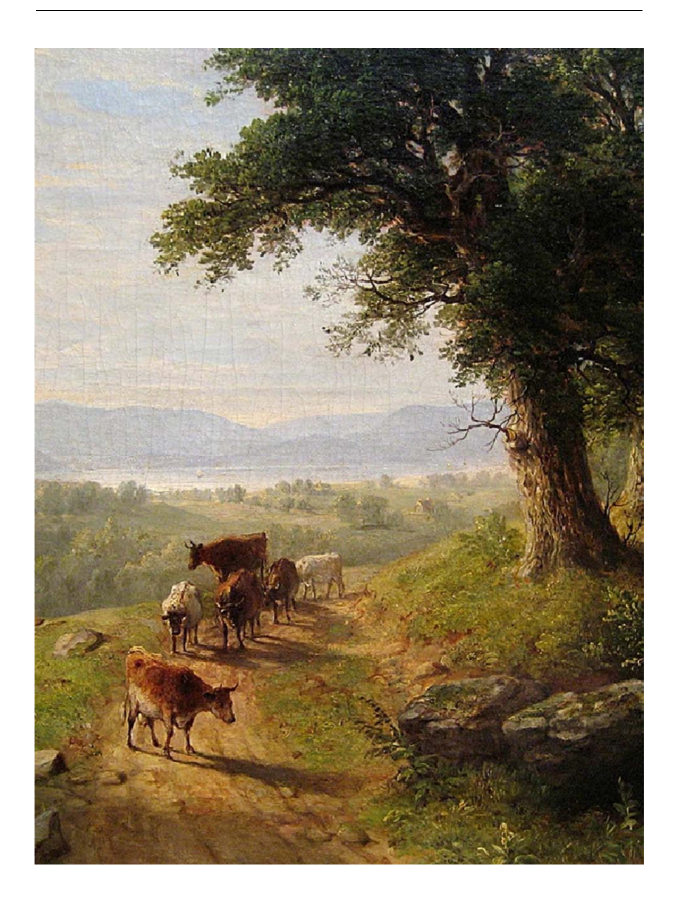
๑๒. แนวคิดเรื่องให้มหาวิทยาลัยรู้จักหาเงินสำหรับเลี้ยงตัวเอง นี้ผมไม่ทราบว่าใครเป็นต้นคิด จะเป็นใครก็ช่างเถิด ผมว่าสมควร และได้เวลาแล้วที่เราจะต้องช่วยกันพิจารณาเรื่องนี้อย่างรอบคอบ แน่นอนว่ามหาวิทยาลัยที่หาเงินได้เองมากๆนั้นจะช่วยรัฐบาลผ่อน ปรนภาระในการอุ้มชูได้มาก แต่เรื่องนี้ก็ไม่ต่างจากการที่วัดสามารถ หาเงินเลี้ยงตัวเองได้มากจนไม่ต้องพึ่งพาญาติโยมรอบวัด วัดที่ ร่ำรวยนั้นไม่น่าจะมีพระที่มีความคิดอันลึกซึ้งและสงบเย็น ถ้าเป็น อย่างนั้นสังคมก็ใช้ประโยชน์อะไรไม่ได้จากวัด มหาวิทยาลัยนั้นเป็น รมณียสถานแห่งปัญญา ถ้ามหาวิทยาลัยต้องเอาเวลาไม่น้อยไปกับ

การทำมาหากิน เราก็คาดหวังความเป็นรมณียสถานแห่งปัญญาได้ ยาก เวลานี้เรามีสถาบันอุดมศึกษาไม่น้อยที่เปิดหลักสูตรระดับสูง คือปริญญาเอกอย่างชนิดที่เรียกได้ว่าเพื่อการหาเงินหาทองโดยแท้ แน่นอนว่าปริมาณนั้นเป็นเรื่องเดียวกันกับเงิน เมื่อต้องการทำเงินก็ ต้องผลิตออกมามากๆ ท้ายที่สุดแล้วผมเกรงว่าเราจะมีดอกเตอร์ที่ ใช้ประโยชน์อะไรไม่ได้เต็มไปหมด ถามว่าใครเสียหายจากการนี้ คำตอบคือสังคม ถามต่อว่าที่สังคมเสียหายเช่นนี้ใครเป็นผู้ก่อ ก็ สังคมอีกนั่นแหละที่ไม่รู้จักแบ่งงานแบ่งการกันทำ เอาทุกเรื่องมา ปนกันมั่วไปหมด มหาวิทยาลัยซึ่งไม่สมควรจะต้องมาวุ่นวายกับ เรื่องทำมาหากินก็ต้องมาทำตัวประหนึ่งบริษัทการค้า แล้วทุกอย่างก็ จบลงอย่างชวนให้หดหู่ใจดังกล่าวมาฉะนี้แล

๑๓. ผมอยากสรุปย้อนกลับไปที่เรื่องหลักของบทความนี้คือ เรื่องครูกับศิษย์ มหาวิทยาลัยจะเป็นแหล่งเชื่อมร้อยคนสองคนเข้า หากันในฐานะครูที่เป็นพลังหนุนส่งทางวิชาการและจริยธรรมกับ ศิษย์ที่แม้จะเรียนจบออกไปแล้วแต่ก็ยังรู้สึกว่าชีวิตยังผูกพันอยู่กับ ครูไม่ได้เลยถ้ามหาวิทยาลัยเต็มไปด้วยบรรยากาศของการค้าขาย อธิการบดี คณบดี หรือหัวหน้าภาคที่ต้องทำหน้าที่เป็นเซลแมนหรือ นายหน้าหาเงินเข้ามหาวิทยาลัย คณะ หรือภาควิชานั้นไม่สง่างาม เลย สังคมควรช่วยกันรักษาความสง่างามนี้เอาไว้ด้วยการไม่ให้ท่าน เหล่านี้มายุ่งกับเรื่องการทำมาหากิน รัฐบาลและประชาชนจะทำ หน้าที่แทน ผมนั้นเชื่อว่าคุณภาพของการศึกษาแม้จะเกี่ยวกับเงิน บ้างแต่ก็ไม่มาก อาจจะเกี่ยวมากหน่อยกับคณะที่ต้องการเทคโน-โลยีที่ทันสมัยเช่นแพทย์หรือวิศวะ แต่ความต้องการเงินสำหรับซื้อ เทคโนโลยีแบบนี้ก็ควรเป็นเรื่องชั่วคราว ถ้าเราสร้างเองไม่ได้สักวัน

หนึ่ง เราก็ไม่ควรได้ชื่อว่าเป็นมหาวิทยาลัย สรุปแล้วในท้ายที่สุด คนก็คือหัวใจของมหาวิทยาลัย แต่คนที่ว่านี้จะต้องมีเวลาพอ สำหรับคิดและสร้างสิ่งที่ลึกซึ้ง การเสียเวลาไปกับการหาเงินจะบั่น ทอนความคิดสร้างสรรค์ของคนเหล่านี้มาก เมื่อการมุ่งหาเงินเป็น อุปสรรค เราก็ควรเลิกพูดเรื่องจะให้มหาวิทยาลัยหาเงินใช้เองได้ แล้ว ⊚

(ಅಜ್ಡಡ)





## ปีใหม่กับความหวังใหม่

ท่านอาจารย์นพภาพร พานิช บรรณาธิการ "สารสภาคณาจารย์" โทรศัพท์หาผมในวันหนึ่ง ท่านบอกว่าผมจะพอมีเวลาเขียนอะไร สำหรับลงใน "สารสภาคณาจารย์" เล่มที่จะออกในช่วงปีใหม่หรือ ไม่ ผมนั้นยินดีอยู่แล้วและถือเป็นเกียรติที่ท่านอาจารย์เชื้อเชิญ เมื่อรับปากไปแล้วก็มานั่งนึกอยู่คนเดียวว่าจะเขียนอะไรดี ปกติ ข้อเขียนเนื่องในเทศกาลปีใหม่นั้นสมควรเกี่ยวข้องกับเรื่องที่ให้ ความสุข ความหวัง หรือกำลังใจแก่เพื่อนพ้องมิตรสหาย ผมนั้นถือ ว่าประชาคมจุฬาคือมิตรสหาย เรื่องที่จะเขียนน่าจะเพื่อเป็นของ กำนัลในทางที่ให้ความสุข หรืออย่างน้อยหากไม่ถึงขั้นนั้นก็ไม่ควร เอาเรื่องที่ชวนให้หนักอกหนักใจมาเล่าให้เพื่อนพ้องฟัง แต่จนแล้ว

จนรอดผมก็หาเรื่องในทางที่จะให้ความสุขตามที่ต้องการนั้นไม่ได้ มี เหมือนกันครับความสุข แต่อยู่ในชีวิตส่วนตัวของเราแต่ละคน อยู่ ที่บ้าน ที่ครอบครัวของเรา ไม่ได้อยู่ที่ทำงาน ทำไมการเขียนเรื่อง ความสุขในที่ทำงานมันลำบากยากเข็ญอย่างนี้—ผมถามตัวเองใน คืนวันหนึ่งขณะปิดคอมพิวเตอร์หลังจากที่นั่งนึกเรื่องจะเขียนให้ ท่านอาจารย์นพภาพรอยู่นาน แต่ก็นึกไม่ออก

เมื่อนึกไม่ออกผมก็ตัดสินใจว่าไม่ควรฝืน ควรเขียนเรื่องที่นึก ออกและอยากเขียนจริงๆ ผมต้องกราบขออภัยเพื่อนพ้องในจุฬาที่ ผมชวนคุยด้วยเรื่องที่ผมจะพูดต่อไปนี้ ซึ่งไม่นำความบันเทิงใจมา แจกจ่ายกันเลย ซ้ำร้ายอาจชวนให้ปวดหัวและคิดมาก ถือเสียว่า สิ่งที่ผมจะเขียนต่อไปนี้เป็นเหมือน "เรื่องเศร้า" ที่นักปรัชญาบาง คนเห็นว่าแรกที่ได้ยินได้ฟังอาจชวนให้หดหู่ใจ แต่เมื่อผ่านมันไป แล้ว เราจะมองเห็นความหวังหรือทางออกอะไรบางอย่าง วรรณกรรมประเภทที่เรียกว่าโศกนาฏกรรมนั้นสร้างขึ้นก็เพื่อการนี้ ความ ทุกข์ช่วยชะล้างจิตใจของเรา อย่างน้อยก็ช่วยให้ปลงตกและเจียม ตัวว่าควรคาดหวังอะไรมากน้อยเพียงใดจากโลกใบนี้

เมื่อไม่นานมานี้ ผมไปพูดที่สมาคมปรัชญาและศาสนาแห่ง ประเทศไทยด้วยเรื่องการเรียนการสอนในมหาวิทยาลัย ผมพูดไป ประโยคหนึ่งว่า "ผมรู้สึกว่าในช่วงหลายปีที่ผ่านมานี้ ผมมีความสุข น้อยลงจากการสอนหนังสือในจุฬา" เรื่องนี้ไม่เกี่ยวกับจุฬา ผมเชื่อ ว่าถ้าผมสอนที่อื่นก็คงเป็นอย่างเดียวกันนี้ คนเราเมื่อรู้สึกไม่มี ความสุขในที่ใดก็ตามแต่ จะมีสองสามอย่างที่เขาอาจทำ เช่นบอก ตัวเองว่า "จงทำเฉพาะงานที่เขาเรียกร้องตามหน้าที่เท่านั้น พ้นจาก นี้ไปแล้วไม่ต้องทำ ไม่ต้องอาสา ไม่ต้องเสนอหน้า รักษาตัวให้รอด

วันต่อวันก็พอแล้ว" หรือไม่เขาก็อาจบอกตัวเขาว่า "หากมันหนักใจ นักก็หาทางขยับขยายไปอยู่ที่อื่น" ผมนั้นเนื่องจากเชื่อว่าไปที่ไหน ในช่วงนี้ก็คงรู้สึกดังเดิม ดังนั้นทางเลือกที่สองผมจึงไม่เลือก

นรกในทัศนะของท่านพุทธทาสนั้นคือการจมอยู่กับงานที่ตนเอง เบื่อ มาร์กซ์ซึ่งเป็นคนไม่มีศาสนาก็บอกอย่างนั้น ผมนั้นเป็นพุทธ-ศาสนิกชนที่ได้รับการสั่งสอนมาว่า อย่ายอมจำนนต่ออะไรง่ายๆ เมื่อรู้สึกว่าตนกำลังตกนรกก็ต้องศึกษาใคร่ครวญว่าสาเหตุมันมา จากที่ไหน ตรงนี้แหละครับที่ผมอยากชวนให้เพื่อนพ้องในจุฬามา ช่วยกันคิด ผมไม่แน่ใจว่าท่านอื่นๆที่รู้สึกอย่างผมนี้จะมีมากน้อย เพียงใด หากน้อยมากหรือไม่มีเลยก็ดีไปอย่าง เพราะหากองค์กร ใหญ่โตจะมีสมาชิกบางคนรู้สึกว่าตกนรกบ้างก็ไม่เสียหาย ตราบ เท่าที่คนอื่นยังรื่นเริงบันเทิงใจว่าตนอยู่ในสรวงสวรรค์

ผลของการใคร่ครวญผมพบว่า สาเหตุแรกที่ทำให้ไม่มีความสุข จากการทำงานคือ ผมถูกเรียกประชุมโดยภาควิชาบ่อยมาก และ เนื้อหาของการประชุมก็วนเวียนซ้ำซากอยู่กับเรื่องการทำเอกสาร จำพวกหนึ่ง ซึ่งผมจะได้พูดต่อไปว่ามันคืออะไร ผมไม่โทษหัวหน้า ภาค เพราะท่านก็ถูกเรียกแบบเดียวกันนี้โดยคนที่อยู่สูงขึ้นไปเช่น คณบดี ถ้าในจุฬาเราผมคิดว่าเรื่องก็คงไปสุดที่ท่านอธิการบดี ซึ่ง ผมก็เข้าใจอีกแหละครับว่า ท่านก็ถูกเรียกโดยองค์กรที่อยู่สูงไปกว่า นั้นคือสกอ.

เท่าที่ผมทราบ กรรมการสกอ. (ท่านเรียกว่ากกอ.หรือไงนี่แหละ แต่ผมขอเรียกว่าสกอ.โดยรวมเพราะต้องการพูดถึงหน่วยงานนี้ ทั้งหมด) ก็คือคนจำนวนหนึ่งที่มีหน้าที่ตามกฎหมายในการกำกับ ดูแลการจัดการศึกษาในระดับอุดมศึกษา ผมขอพูดถึงคนกลุ่มนี้

เป็นหลัก เพราะผมถือว่าเมื่อไล่เลียงปัญหาทั้งหมดแล้วมันมาสุด ทางที่ตรงนี้ การบริหารเรื่องใหญ่ๆอย่างการศึกษานั้นผมยอมรับ ครับว่าเป็นเรื่องยาก และยากกว่านั้นก็คือจะให้ทุกคนเห็นดีเห็นงาม ไปเสียหมด การทำงานของสกอ.นั้นสะท้อนความเป็นราชการเต็มที่ คือท่านอยากได้อยากเห็นอะไรท่านก็สั่งลงมาข้างล่าง คำสั่งของ ท่านนั้นเนื่องจากมีกฎหมายรองรับ ในทำนองว่าสั่งแล้วใครไม่ทำ ตามก็ช่วยไม่ได้นะ ซึ่งมีนัยของการขู่เข็ญ คนเรานั้นหากไม่จำเป็นก็ ไม่มีใครจะสร้างความเดือดร้อนแก่ตนเองดอกครับ ดังนั้นเมื่อ มหาวิทยาลัยได้รับบัญชาจากสกอ.มาแล้วก็ต้องรีบลนลานทำตาม คำบัญชา อาจมีมหาวิทยาลัยบางแห่งแสดงอาการขัดขืนบ้างเช่น จุฬา ที่เมื่อไม่นานมานี้เราขอทำเรื่องการดูแลคุณภาพการศึกษาของ เราเองโดยไม่ขอใช้เกณฑ์ของสกอ. แต่เอาเข้าจริง สิ่งที่เราต้องทำก็ คือ เกณฑ์ที่เราจะสร้างขึ้นใช้ของเราเองนี้ก็ต้องอยู่ในระดับมาตร-ฐานเดียวกันกับของสกอ. สำหรับผม นี่ไม่ใช่ความกล้าหาญชาญชัย ้อะไรเลย เป็นเพียงการแสดงว่า "อย่ามาลบเหลี่ยมเรา เพราะเราก็ มีเหลี่ยมของตัวเอง" ถ้าผมเป็นสกอ. ผมก็คงหัวเราะอยู่ในใจว่า "เออ... ทำไปเถอะพ่อคุณแม่คุณ ที่สุดแล้วเหลี่ยมที่ท่านว่าก็ต้อง เทียบได้กับเหลี่ยมของเราอยู่วันยังค่ำ เหอะเหอะ"

การบริหารงานนั้นมาจากความคิดของคน กรรมการสกอ.ท่าน คิดอย่างไร การบริหารงานของท่านก็ออกมาอย่างนั้น ต่อไปนี้คือ ข้อสังเกตของผมเกี่ยวกับการบริหารงานของท่าน ผมไม่รู้จักพวก ท่าน แต่ทุกวันนี้ชีวิตถูกกระทบและรบกวนด้วยงานของท่าน การ วิเคราะห์ของผมต่อไปนี้มาจากงานของท่าน ซึ่งผมจินตนาการต่อว่า เจ้าของงานชนิดนี้น่าจะคิดหรือเป็นคนอย่างไร ผมอาจเข้าใจท่าน

ผิดก็ได้ แต่ ณ เวลานี้ผมคิดกับพวกท่านอย่างนี้จริงๆ

ประการแรก ท่านคงรักการศึกษาของชาติมาก และคงเป็นทุกข์ หากเห็นว่าตนรับหน้าที่ดูแลการอุดมศึกษาของชาติแล้วในช่วงเวลา ของท่านไม่มีอะไรงอกเงยในทางที่ดีขึ้นเมื่อเทียบกับนานาอารย-ประเทศ สังเกตนะครับว่า ท่านมีภาพของการศึกษาที่สมบูรณ์แบบ อยู่ในใจซึ่งก็คือภาพของมหาวิทยาลัยดีๆของต่างชาติ เสร็จแล้ว ท่านก็มานั่งคิดการว่าทำอย่างไรจึงจะปรากฏภาพเช่นนั้นในบ้าน เมืองของเรา ความรักชาตินี้เป็นกุศล เป็นของดี แต่ความปรารถนา ดีล้วนๆนั้นเราก็ทราบว่าทำร้ายคนอื่นโดยเฉพาะคนที่เรารักได้ พ่อ แม่ที่เห็นลูกชาวบ้านเขาเรียนดีเรียนเก่งแล้วอยากให้ลูกของตนเป็น อย่างนั้นบ้างก็อาจเร่งรัดกวดขันลูกเสียจนลูกฆ่าตัวตายก็ได้ ดังนั้น ความปรารถนาดีเพียงอย่างเดียวไม่พอ ต้องประกอบกับการเข้าใจ ศักยภาพของผู้ที่ท่านดูแลเขาด้วย

เพื่อให้เห็นเป็นรูปธรรม เอาตัวอย่างที่เพิ่งเกิดกับคณะอักษร-ศาสตร์ของผมนี้ก็ได้ การประเมินล่าสุดโดยกรรมการที่มาตรวจ คุณภาพการศึกษาของเราพบว่าสัดส่วนอาจารย์ที่ดำรงตำแหน่ง ตั้งแต่รศ.ขึ้นไปของคณะเราต่ำกว่าเกณฑ์มาก ทำนองว่าในจำนวน คณาจารย์ ๑๐๐ คน เราต้องมีรศ. และศ. ๑๐ คนขึ้นไป หรือ อย่างไรนี่แหละ ผมจำไม่แม่น รู้เพียงว่าเราไม่เชื่อว่าภายใน ๑๐ ปีนี้ คณะอักษรศาสตร์เราจะวิ่งไล่ทันเกณฑ์อันสูงส่งของสกอ.นั้นได้ สิ่ง ที่ผมคิดคือ คณะอักษรศาสตร์เมื่อสามสิบปีก่อนก็คงมีสัดส่วน คณาจารย์แบบเดียวกันนี้ แต่เราก็เอาตัวรอดมาได้ตามสมควรแก่ อัตภาพ เราสอนลูกศิษย์ได้ตามสมควรแก่อัตภาพ แล้วอยู่ๆวันหนึ่ง ก็มีใครไม่ทราบมาตั้งเกณฑ์ที่ว่านี้ให้เรา ซึ่งขัดกับอัตภาพตาม ธรรมชาติของเรา เมื่อขัดก็สร้างความทุกข์ให้แก่เรา อย่างน้อยก็ เป็นทุกข์เพราะรู้สึกเสมือนว่าตนเองบกพร่อง ไม่วิ่งหรือดิ้นรนเต็มที่ ตามที่เบื้องบนคาดหวัง ทั้งที่นี่อาจคือสิ่งที่เราทำได้เต็มที่ที่สุดแล้ว

ความคาดหวังอันปราศจากข้อเท็จจริงตามธรรมชาติรองรับของ สกอ.นี้ก็ปรากฏในเรื่องอื่นๆเช่น วิทยานิพนธ์ที่เด็กๆของเราทำ เลือดตาแทบกระเด็นกว่าจะสอบผ่านก็ต้องมาผ่านด่านเรื่องจะต้อง ได้รับการตีพิมพ์ในวารสารทางวิชาการ ผมเชื่อว่าตอนที่ผมเรียน ปริญญาเอกที่จุฬานี่แหละ หากผมอยู่ภายใต้กฎของสกอ.ที่ว่านี้ ผม คงเรียนไม่จบ เพราะผมคงหาวารสารทางวิชาการที่จะรับพิมพ์ วิทยานิพนธ์ของผมไม่ได้ ทำไมหรือครับ เพราะวิทยานิพนธ์นั้นสอบ ได้แบบพอผ่านเท่านั้น เวลานี้ลูกศิษย์ผมบางคนเขียนวิทยานิพนธ์ ้ดีกว่าผมเสียอีก แต่ก็ยังหาที่ลงพิมพ์ไม่ได้ วิทยานิพนส์นั้นถ้าคิดว่า เป็นอุปกรณ์อย่างหนึ่งสำหรับวัดว่าใครควรเป็นปริญญาเอกหรือไม่ เราก็ไม่ควรคาดหวังขนาดว่าส่งไปต่างประเทศแล้วเขาจะรับพิมพ์ให้ ด้วยความตื่นเต้น นักปรัชญาเอกของโลกจำนวนมากเขียนวิทยา-นิพนธ์ปริญญาเอกก็อย่างนั้นๆ ผมคิดว่ามาร์กซ์นั้นหากมาเกิดเป็น เด็กไทยสมัยนี้ภายใต้กฎเหล็กของสกอ.ที่กล่าว ก็คงไม่จบปริญญา เอก เพราะวิทยานิพนธ์ของท่านผู้นี้ว่าด้วยเรื่องพื้นๆเกี่ยวกับ ปรัชญาของนักปรัชญากรีกคนหนึ่งหรือสองคนนี่แหละ ไม่มีอะไรที่ ลึกซึ้งชนิดที่บรรณาธิการวารสารเห็นแล้วต้องรีบตะครุบ

บางท่านอาจบอกว่า อ้าวแล้วไม่ดีเหรอที่เด็กสมัยนี้เขียนวิทยา-นิพนธ์ดีกว่ารุ่นผมแต่ก็ยังไม่จบ แสดงว่าการศึกษาเราก้าวหน้าขึ้น อันนี้ต้องเข้าใจครับว่า ที่เด็กเขียนดีนั้นเป็นเรื่องส่วนตัวของเขาและ ผนวกกับการดูแลของอาจารย์ ไม่เกี่ยวกับสกอ.เลยแม้แต่นิดเดียว ส่วนที่เกี่ยวก็มีแต่เขาโชคร้ายที่บังเอิญเกิดช้า ไม่ทันรุ่นผม ที่รอดตา ข่ายของสกอ.มาได้

ตอนที่ผมไปพูดที่สมาคมปรัชญาและศาสนาแห่งประเทศไทย นั้น ผมวิเคราะห์ว่าสกอ.ทำงาน (๑) ไม่เป็นประชาธิปไตย (๒) ไม่ เป็นธรรมชาติ ซึ่งวันนี้ผมก็ยังเชื่อในสิ่งที่ผมวิเคราะห์อยู่นั้น ประชาธิปไตยนั้นเริ่มต้นที่โลกทัศน์ก่อน โลกทัศน์แบบประชาธิปไตยนั้น ยืนอยู่ตรงกันข้ามกับความเห็นที่ว่าตนเป็นเจ้าของอะไรบางอย่าง เช่นประเทศ หรือ การศึกษาของประเทศ เป็นต้น พ่อที่เป็นนัก ประชาธิปไตยนั้นเวลานั่งอยู่หลังพวงมาลัยย่อมต้องรู้ตัวว่าตนไม่ใช่ เจ้าของรถ ดังนั้นเวลาขับต้องนึกถึงลูกและเมียว่าเขาจะรู้สึกอย่าง ไรด้วย ดังนั้นต่อให้โกรธใครมา เมื่ออยู่บนรถก็ต้องเคารพสิทธิของ ลูกเมียตามที่กล่าว ถ้าสกอ.เป็นพ่อ เวลานี้ท่านก็คงรู้สึกว่าท่าน กำลังขับรถแข่งกับต่างชาติเขา ท่านพยายามห้อตะบึงเพื่อที่จะไปให้ ทันเขา อย่างน้อยก็ให้กรรมการอะไรก็ไม่รู้จัดมหาวิทยาลัยของเรา เข้าในรายชื่อ ๑๐๐ หรือ ๒๐๐ ที่เขาจัดกันแต่ละปี เข้าใจครับว่าท่าน อยากให้เราเท่าเทียมเขา แต่โปรดเห็นใจลูกเมียที่นั่งหายใจไม่ทั่ว ท้องอยู่ในรถด้วย

ผมมีคำถามง่ายๆถามสกอ. ในฐานะอาจารย์ตัวเล็กๆคนหนึ่งใน มหาวิทยาลัยแห่งหนึ่ง คำถามนั้นมีว่า "ผมมีสิทธิที่จะเปิดประตู รถแข่งของท่านแล้วเดินลงไป ปล่อยให้ท่านห้อตะบึงไปตามที่ท่าน ต้องการเพียงลำพังไหม" ที่ถามเพราะผมอยากเอาเวลาไปอ่าน หนังสือดีๆที่ยังรอผมอยู่จำนวนมากในโลก ผมเสียดายหากตายไป ก่อนที่ยังไม่ได้อ่านหนังสือพวกนี้ จากนั้นหากมีโอกาสและแรง บันดาลใจที่ดีพอ ก็อาจเขียนหนังสือดีๆสักเล่มสองเล่ม หรือมาก

กว่านั้น ฝากไว้ก่อนตาย งานเชิงธุรการเกี่ยวกับการจัดทำเอกสารที่ ระบบของท่านผลักลงมากองท่วมหัวพวกเราอยู่เวลานี้ได้ช่วงชิงเอา เวลาที่มีค่าในชีวิตพวกเราไปมาก ขอมันคืนให้เราได้ไหม

เพื่อให้เป็นการประนีประนอมกับเจตนารมณ์แบบประชาธิปไตย ที่ผมเชื่อมั่น ท่านอาจยังคงความมุ่งมั่นที่จะห้อตะบึงไปบนรถแข่ง ของท่านต่อไปได้ ไม่มีใครเขาว่าท่านดอก ขอเพียงท่านอย่าได้กะ เกณฑ์ให้คนอื่นเขาพ่วงไปกับท่าน กฎระเบียบทั้งหลายทั้งมวลของ สกอ.หากจะให้เป็นประชาธิปไตยจริงควรให้ทางเลือกว่าจะทำตามก็ ได้ไม่ทำก็ได้ อย่างนี้ซิครับพวกเราจะได้สบายใจกันทุกฝ่าย และ พวกเราที่ไม่ชอบการแข่งขันก็อาจยอมรับได้ที่ท่านจะมีการตกรางวัล แก่บุคคลหรือสถาบันที่มีรสนิยมเดียวกับท่าน เช่นอยากเป็นมหาวิทยาลัยในบัญชี ๑๐๐ ของโลก พวกเราก็ยอมรับได้โดยไม่ถือว่า เป็นความไม่ยุติธรรม

ผมเชื่อว่าท่านกรรมการสกอ.ส่วนใหญ่นั้นเป็นคนเก่ง ไม่อย่าง นั้นท่านคงไม่ได้ไปนั่งอยู่ ณ ที่ตรงนั้นแน่ แต่ถ้าเราเชื่อในจิต-วิญญาณของประชาธิปไตย เราก็ต้องยอมรับครับว่าโลกนี้เป็นของ ทุกคน คนเก่งไม่ได้เป็นเจ้าของโลกแต่เพียงผู้เดียว จิตใจแบบ ประชาธิปไตยนั้นจะว่ายึดเอาไว้กับตัวได้ยากก็ยาก เพราะบางครั้ง คนเก่งๆที่อยู่ในระบบก็ต้องยอมอยู่นิ่งๆดูสังคมค่อยๆกระดืบคืบ คลานไปข้างหน้าอย่างเชื่องช้าไม่ทันอกทันใจ แต่ท้ายที่สุดแล้ว ผม เชื่อว่าระบบมันจะไปได้ของมันเอง ในอีกร้อยปีข้างหน้า การอุดม-ศึกษาของเราจะต้องดีกว่าที่เป็นอยู่เวลานี้แน่ เพราะอะไรครับ ก็ เพราะว่าประวัติศาสตร์ตามธรรมชาติของสิ่งต่างๆมันบอกว่าอย่าง นั้น สมัยก่อนเรากับเพื่อนบ้านรบกันยังเอาดาบฟันคอกันอยู่เลย

ครับ เวลานี้เราไม่ทำอย่างนั้นแล้ว ชาติตะวันตกที่เคยออกล่าอาณา นิคมเอาตามอำเภอใจก็ไม่อาจทำอย่างนั้นได้อีกแล้ว นี่เราดีขึ้นใช่ ไหมครับ

ความไม่เป็นธรรมชาติของสกอ.นั้นก็เหมือนเรื่องความไม่เป็น ประชาธิปไตย คือดูไม่ยาก ทุกคนรู้สึกได้ เพียงแต่ใครจะพูดหรือไม่ เท่านั้นเอง ปรัชญาเต๋าและพระพุทธศาสนานั้นเชื่อในพลังของ ธรรมชาติมาก ธรรมชาติคืออะไร ก็คือสิ่งต่างๆที่รวมกันเข้าทั้งหมด นี่เอง ถ้าเชื่อในพลังของธรรมชาติ คำว่าศูนย์กลางก็ไม่มี ในทาง ตรงกันข้าม ระบบใดก็ตามที่ยังมีศูนย์กลางอยู่ แปลว่าระบบนั้นไม่ เชื่อในอำนาจของธรรมชาติ เล่าจื๊อเชื่อว่า "ผู้ปกครองที่ดีที่สุดคือผู้ ที่ไม่ปกครอง" พระพุทธเจ้าเมื่อจะปรินิพพานก็ไม่ทรงตั้งทายาท และขณะที่ยังทรงพระชนม์ชีพอยู่ก็ทรงปกครองสงฆ์แบบที่เล่าจื๊อ พูด สังเกตไม่ยากครับว่าเราอยู่ในระบบการปกครองแบบของเล่า-จื๊อหรือพระพุทธเจ้าหรือไม่ หากมีอะไรที่ควรทำแล้วเรารีบอาสาทำ แม้ระเบียบจะไม่บอกว่าต้องทำ นั่นแหละครับเรากำลังอยู่ในระบบ ้ที่ว่านั้น ศูนย์กลางในเชิงการบริหารต้องมี แต่มีเท่าที่จำเป็น เหมือน ต้องมีจราจรตรงสี่แยกเพื่ออำนวยความสะดวกแก่ผู้สัญจร จราจร แบบเต๋าหรือพุทธนั้นคือคนที่เราซึ่งขับรถผ่านไปมารู้สึกว่ามีเขาแล้ว เราสะดวกสบายใจกันถ้วนหน้า รัฐบาลที่ดีก็ทำหน้าที่เท่านี้แหละ ครับ สกอ.ก็เช่นกัน หน้าที่ของท่านตามธรรมชาติก็คือเอื้ออำนวย ให้พวกเราที่จะขับรถไปทำงานได้รับความสะดวก ท่านไม่มีหน้าที่ขับ รถตะบึงไปเสียเองโดยก่อนไปก็ต้อนให้เราขึ้นไปกับท่านด้วย เพราะท่านไม่ทันใจอะไรไปเสียหมด

เล่าจื๊อเตือนว่า คนที่คิดจะปกครองท้ายที่สุดจะล้มเหลว พระ-

พุทธเจ้าก็ตรัสเตือนอย่างนั้น เวลานี้ผมมองเห็นความล้มเหลวนั้น ถนัดถนี่ เอาตัวอย่างสักหนึ่งหรือสองก็พอ เกณฑ์เรื่องการพิมพ์ วิทยานิพนธ์ในวารสารนั้นเวลานี้ก็ล้มเหลวสนิท ทางออกที่ฉ้อฉลที่ เราทำกันดาษดื่นก็คือ จัดประชุมทางวิชาการแล้วให้เด็กของเรามา เสนอบทความ โดยพิมพ์บทคัดย่อของเด็กๆเหล่านั้นลงในเอกสาร ประกอบการประชุม นี่คือการเลี่ยงบาลี ผมเห็นใจคนที่ต้องเลี่ยง บาลือย่างนี้ ไม่ใช่ความผิดของเขาเลย แต่เพราะระบบเราเรียกร้อง สิ่งที่ผิดธรรมชาติ เราก็เลยต้องดิ้นรนหาทางออกอย่างผิดธรรมชาติ เช่นนี้ เรื่องตำแหน่งทางวิชาการก็เช่นกัน การบีบบังคับว่า จะต้องมี ศาสตราจารย์หรือรองศาสตราจารย์เท่านั้นเท่านี้คน เวลานี้ก็ยังผล ให้เกิดการพยายาม "ปล่อยผี" ทางวิชาการ ต่อให้มีระเบียบว่าคน อ่านจะต้องมาจากสถาบันอื่น เขาก็มีวิธีเลี่ยงครับ มาจากสถาบันอื่น จริง แต่เลือกเอาคนที่รู้จักกัน พูดกันได้ เท่านี้ก็หมดปัญหา ทุจริตง่ายๆอย่างหนึ่งที่คนเราคิดออกและทำกันมานานก็คือช่วยกัน หรือฮั้วกันระหว่างบุคคลหรือสถาบันก็ได้ ทำนองเธอช่วยฉัน ฉันก็ ช่วยเธอ อย่างการแลกกันค้ำประกันให้อีกฝ่ายไงครับ

ท้ายที่สุดนี้ ผมคิดว่าปีใหม่แล้ว เราอาจตั้งความหวังอะไรกัน เล่นๆก็ดี ทำนองไม่ได้ก็ไม่เป็นไร แต่ถ้าได้ก็ดี ต่อไปนี้คือสิ่งที่ผมขอ ฝากเป็นความหวังหรือความฝันในปีใหม่นี้สำหรับชาวจุฬาเรา

เรียนท่านผู้ปกครอง
โปรดหยุดตรองไตร่ตรึกนึกได้ไหม
ขอให้เรามีเวลาหยุดหายใจ
ทำสิ่งที่เราทำได้ตามกำลัง
สายฝนหล่นโปรยโรยพื้นหล้า

ยังต้องการเวลาเพื่อฉุดรั้ง ฤดูกาลหมุนเปลี่ยนเป็นพลัง สะสมเป็นคราวครั้งก่อนพรั่งพรู หมอกหนาวบนสันภูอยู่คู่โลก เมื่อลมฝนโบยโบกอยู่หวืดหวู ก็ยับยั้งรอเวลาของตนตู หมดฝนก็ละถิ่วลู่ลงเยือนดิน สรรพสิ่งมีเวลาและจังหวะ ใครไม่อาจเกณฑ์กะทุกสิ่งสิ้น สิ่งยิ่งใหญ่ยากจะเกิดให้ยลยิน ด้วยคำสั่งหรือเจตจินต์ของผู้ใด ธรรมชาติยิ่งใหญ่และซับซ้อน สิ่งที่ต้องคิดก่อนล่วงหน้าไว้ คือจะเป็นส่วนหนึ่งของวารวัย พลิ้วพลิ้วริ้วไหลไปกับมัน หรือจะต้านทายท้าว่ากล้าเก่ง พร้อมจะเร่งวันวัยให้เหหัน ฝนไม่ตกก็ให้ตกตามช่วงวัน ที่ตนคิดคาดฝันเอาตามใจ ไยเร่งร้อนและหมกมุ่นประคุณเอ๋ย เป็นที่หนึ่งแล้วเลยต่อไปไหน ไม่เป็นหนึ่งแล้วจะตายหรืออย่างไร ที่สุดทุกสิ่งไซร้ก็มายา ความสุขต่างหากที่เป็นจริง

พร้อมถ้วนหน้ามิตรมิ่งคนห่วงหา คือครอบครัวถ้วนทั่วทั้งโลกา ไม่ต้องแข่งเพื่อแซงหน้าผู้ใดเลย ©

(ಅಜಜಡ)

