# 禪的入門方法

# 【目錄】

| 襌 | 的 | 入門方法2   |
|---|---|---------|
| _ | ` | 調身5     |
| 二 | ` | 運動的方法7  |
| 三 | ` | 坐禪的姿勢11 |
| 四 | , | 調息和調心16 |

# 禪的入門方法

中國禪宗的修行方法,是頓超百入的,不假 次第的,不像印度的瑜伽及印度的大小乘佛教, 均極注重修行方法的次第或步驟。尤其印度晚期 的大乘密教,特別重視修行方法的傳授,而日越 修越繁複。事實上大乘密教的方法,大致與其他 印度宗教所用的瑜伽法門,有很多雷同之處,精 彩處是能以佛法的空智,化解了外道宗教的最高 執著的神及神我,使一切方法皆成為成佛之法, 導歸佛法的大海。可是, 密宗的修持方法, 基本 的,固然人人可得而修,越向上乘,儀軌的學習 與行持,便越難,所以不是人人有時間和因緣去 修持的。中國的禪宗,乃以「無門為門」,以沒 有方法為最高的方法,這對於根機深厚的人,或 者以終其一生的時間來修行的人,只要能把自我 中心的意識,漸漸化去之後,禪門自然會在他的 面前大開。可是,對於絕大多數的人,只能站在 禪門之外,揣摩禪境,或者僅能欣賞到禪者們

自在灑脫的風格,卻無從身歷其境地來體驗一番 了。因此,中國的禪宗,後來被視為只有年輕利 根的人才能修習。其實,修行的方法,無一門不 是以禪定為基礎的,也可以說,除了禪定之外, 便沒有修行的方法。所以,無論佛教或其他宗 教,禪定是唯一的修行方法。因此,凡是主張以 修行來達到精神和肉體之改造的,不論它是叫作 什麼,我們都應該將之列入禪(dhva\*-na)的領 域,層次雖各不同,基礎是大同而小異的。

我是出身於中國禪宗寺院的僧侶,但我並不以 為唯有禪宗的子孫才修行禪的方法,事實上在禪 宗寺院出家的僧侶,也未必有多少人摸索到了他 們主要而滴當的修行方法。因此,中國的禪,雖 以無門為門,我仍希望先讓有心於修行的人們, 從有門可淮的基礎方法學起,修學了一段時日, 或者能夠把心安穩下來之後,再教他們去尋找無 門之門。若能先用修學禪定的方法,把心安穩下 來,然後學不學中國禪宗的禪,無關宏旨;是不 是稱它為禪,也無關緊要。要緊的是在於能不能

#### 4 | 禪的入門方法

找到適合你並且是有效的修行方法。

禪的修行方法,原則上不出乎調身、調息、調 心的三要素,目的在於調理身心,關鍵則不能離 開氣息而談身心的健康和統一。以下,我們便就 這三要素,來談修行禪定的基本方法。

# 一、調身

一般所講調身的主要方法,是指打坐的坐姿。 可是,除了坐姿之外,應該尚有行走、站立、躺 臥等方法; 在坐前與坐後, 也當有運動及按壓的 方法; 乃至吃飯、解大小便,均官有其方法。因 為,我們的身心,若要它健康,必須動與靜並重 兼顧,所謂動中取靜,又所謂靜中之動。前者即 是以運動及按摩的方法,使得血液循環涌暢、氣 脈運行活潑、肌肉和神經鬆弛,才能使得身體舒 適,即所謂氣和而後心平。此所以印度的禪者, 有瑜伽體操,中國佛教的禪者,有少林寺的拳 法,道家丹道派的運動方法,尤其繁多,後來則 演為太極拳。實際上,東方人的各種運動方法, 大多與坐禪有連帶關係,並且是為了坐禪的需要 而有運動的方法,甚至運動的方法最初也是由禪 者於修行之際,身體自然發生規律的柔軟的運動 動作而來,正像後世中國醫術中的針灸原理所依 的身體的經脈和穴道部位,最初也是從靜坐渾氣 之中發現的一樣。現在許多人,將運動的拳法及 針灸,與修行禪定分了家,這是不對的。

身體缺少運動,機能便易於老化和感染病痛, 運動是使生理機能,由緊張以後的鬆弛,能夠得 到更多的營養補給及休息的機會。禪者的運動方 法,講求心念集中、氣息和順,絕非後來演為技 擊的拳術可比;禪者的運動,本身就是修行禪定 的方法。所以,我對調身的方法,是運動與打坐 並重的。

# 二、運動的方法

我所教的運動方法,做的時候,都只需兩公尺 見方或一個人身的長度,乃至僅能容身坐下及起 立的一小塊空間,就夠了,而且不論男女老少, 健壯衰弱,都可以安全地練習。但是為了學習的 進度,我把它們分作幾個階段:

#### (一)初級

也就是開始修習坐禪方法的同時,便教學生練習。

1.頭部運動:此在打坐以前,坐下之後使用。 先將兩手平置於左右兩膝,勿用力,身體坐正, 再做頭部運動的四個方式:(1)頭向下低,再往後 仰。(2)頭向右傾,再往左傾。(3)頭向右後轉, 再向左後轉。(4)頭順著時針方向,前、右、仰、 左轉,再逆著時針方向,前、左、仰、右轉。每 式身體不動,肌肉和神經放鬆,各做三到七次。 動作緩慢柔軟,眼睛睜開,呼吸自然。頭部運動 的目的,在使頭部血液減少,降低思潮起伏的動力,使頭腦清新,漸漸寧靜。

- 2.全身按摩:在打坐以後,站起之前,搓熱雨掌,先用拇指背輕輕按摩雙眼,依次用雙掌按摩面部、額部、後頸、雙肩、兩臂,乃至手背、胸部、腹部、背部、腰部,再下至右面的大腿、膝蓋、小腿,左面的大腿、膝蓋、小腿。此一自我按摩的運動法,能使因初學坐禪而感到的疲勞,完全消除,身心感到柔和溫暖與舒暢。唯其在按摩時,必須將注意力集中於掌心或指頭。
  - 3.瑜伽柔軟運動:此略。
- 4.走的方法:坐禪久了,腿子感到不習慣時, 不妨用走的方法來調攝身心。(1)快走,中國禪堂 稱為跑香,順著時針方向,在禪堂內,左臂甩、 右臂擺,老弱者走內圈,健壯者走外圈,越走越 快。此時修行者的心中,除了走得更快的感受之 外,不應有任何念頭。(2)慢走,佛教的名詞稱為 經行。我教的是極慢經行,注意力集中在前腳掌

心,右手輕握拳,左手輕抱右拳,提舉於腹前, 離肌膚一指節。如果會用心的話,快走慢走,都 能使你失心入定。

5.站的方法: 兩腳分開約等於自己一隻腳的距 離,將上身由頭至小腹鬆弛、變輕,讓重心和重 量的感覺落到兩腳的前堂。

6.臥的方法:(1)右側臥是最好的方法,所以名 為吉祥臥,它能使你少夢、熟睡、清醒、不打 鼾、消化良好、不遺精。(2)仰而臥,官用於短暫 的休息,把全身肌肉放鬆,不用一絲力量,即能 很快地消除疲倦;如果用在終夜的長睡,這就不 是最好的方法。

7.日常生活的方法:禪宗常講:吃飯、洗碗、 **屙屎、撒尿、擔水、砍柴等日常事,無一不是** 禪,涵義極深,非直得悟境者不易明白。在起初 學禪的人,若能在做任何事的任何情況,都能心 無二用,不起雜念的把注意力集中的話,雖不能 即入禪定,也可使你的工作效率提高,生活得充 **曾和穩定了。** 

#### (二) 中級及高級

坐禪的訓練,與運動的方法,既有連帶關係, 訓練越久,運動的方法也隨著增加其項目。因為 本文僅供參考,不是用作教材的,提供了初級的 方法,對於從未學過的讀者,不妨練習,一定有 用,但也未必能練得很好,因為動作姿勢的正確 度無人從旁給你指導的緣故。中級和高級的運動 方法,有站的、有坐的,也有躺臥及倒立的等 等。當然,禪者的運動,以緩慢、柔軟、安定、 安全為原則。

# 三、坐禪的姿勢

坐禪的姿勢,是印度古修行者所發現的,傳說是古仙人在經過無數的困難,修道仍不得道,後來發現雪山深處的一群猴子,正在用坐禪的方法修道,古仙人模仿著坐了之後,便成道了。以常情而論,猴子不會坐禪,其他的動物,也沒有坐禪的體形條件,動物之中,唯有人類才有坐禪的條件,那個傳說,只是在無法從歷史記載中找到根源的印度人,所講的涵義深長的故事。意謂雖然心的輕舉妄動而如猴子,也有坐禪的必要和可能。那種坐法名叫毘羅遮那的七支坐法。

# (一) 七支坐法

1.雙足跏趺:此有二式:(1)通途是以左腳在下,右腳置於左大腿上,再將左腳置於右大腿上,稱為如意吉祥坐。(2)或將右腳在下,左腳置於右大腿上,再將右腳置於左大腿上,稱為不動金剛坐。這兩種坐法,對於年長的人及初學坐禪

的人,並非人人能夠做到。

- 2.背脊豎直:挺起腰幹,勿挺胸部,頭頂向天 垂直,下顎裡收,頷壓喉結。
- 3.手結法界定印:兩手圈結,右手在下,左手 在上,兩拇指相結成圓圈形,輕輕平置於丹田下 的骻部。
- 4.放鬆兩肩:將兩肩肌肉放鬆,自覺如無肩無 臂無手的狀態。
- 5.舌尖微舐上顎:門牙上齦的唾腺處,不可用力,若有口水則緩慢嚥下肚去。
- 6.閉口:無論何時,只用鼻息,不可張口呼吸,除了有病在鼻。
- 7.眼微張:視線投置於身前二、三尺處的地上的一點,不是要看什麼,只因睜大眼睛時,心容易散亂,閉起眼睛時,心容易昏沈。如果睜眼過久,覺得勞倦時,不妨閉一會兒。

對於七支坐法的次序和內容,各家的看法也不 盡相同,有的人將調息及調心的方法,也合在七 支之內,本文則為了便於分類介紹,故僅將調身 的部分作為七支的內容。

#### (二) 其他坐法

由於初學坐禪的人,不一定能夠跏趺坐,對 於從未學過打坐的人,一開始便要求雙腿結跏 趺坐,也是不合理的,甚至也會因此而把許多 希望嘗試打坐的人,阻嚇在修道的大門之外。 現在我給初學的人,介紹由難而易的其他幾種 坐法如次:

- 1.半跏坐:不能盤雙腿的人,或者雙腿盤久了,覺得疼痛難忍之際,不妨把上面的一隻腳鬆開,置於另一隻小腿的下面。或者一開始僅將一隻腳,置於另一邊的大腿上。左腳在右小腿之下,或右腳在左小腿之下,均可。
- 2.交腳坐:兩腳均置於地,向內向後收,結果,兩腳掌向上,置於兩小腿乃至兩大腿之下。
- 3. 跨鶴坐:又名為日本坐,因為迄今的日本人,在日式的室內的正式坐姿,仍是用這種方式。即是雙膝跪下,兩腳的大拇指上下交疊,

將臀部坐落在兩腳跟上。此種坐法,在中國古 代未用高椅高桌之時,普通人在正式場合,也 是如此坐。

- 4.天神坐:左腳坐如半跏式,曲向內,置於身前。另一腳,曲向外,置於身後側。迄今南傳上座部佛教徒,席地聞法時多用此式,乃至坐禪時的初步坐法,也用此式。
- 5.如意自在坐:此式係模仿菩薩八相成道,自 兜率天下降人間之前的坐姿,左腳坐如半跏式, 曲向內,腳跟置於會陰前,右腳垂立、曲膝置於 右胸側,左右兩手平覆分置於左右兩膝。
- 6.正襟危坐:以上各種坐法,均係席地而坐, 此式則坐於與膝同高的椅子上或板凳上,兩腳平 放於地,兩小腿垂直,兩膝間容一拳的距離,背 不可依靠任何東西,僅臀部坐實,大腿宜懸空, 與小腿成一直角。

以上六種,除了坐姿不同及如意自在坐的手 姿不同之外,其他均用七支坐法的第二至第七項 規定的標準。當然,功效最大最快而且能夠經久 穩固的坐姿,仍以最難的跏趺坐,最為可靠。因 此,初學的人,盡可用你覺得最舒適的坐法,以 不讓自己產生畏懼心為原則,漸漸地試著用較難 的坐法,是有益無損的。

### 四、調息和調心

氣息和順舒暢,心境才能平靜安穩。心情與 呼吸的關係是極為密切的,並且,要想調心,必 先從調息入手,不論管它叫什麼名字,中國的道 家、印度的瑜伽、西藏的密宗、中國的天臺宗 等,講到修行禪定的次第,必定重視呼吸與氣的 問題。因為人體生理的動靜以及心理的動靜,與 呼吸的氣和息,有著依存關係。就原則的定義而 言,「呼吸」,是指普通人每分鐘十六到十八次 的出入息。修行者的呼吸在漸漸地緩慢深長微細 之時,稱為「息」。由於息的力量,推動血液製 浩能源,由能源產生賦活生理機能的作用,稱為 「氣」。當修行者感受到由氣所產生的作用時, 稱為「覺受」,有了覺受經驗的人,便會覺得坐 禪對於他們,確是人生的一大幸福和恩惠了。

#### (一)呼吸的方式

呼吸的方式,大致上可分成四類:

- 1.風:在激烈的運動之時,或者剛剛做完激烈 的運動,如打籃球、踢足球等時,呼吸的速度及 強度如颳風,均不官打坐。
- 2.喘:在感到恐懼、緊張、病痛、虚弱、興 奮、疲倦之時,必定情緒低落,心神昏暗,也不 官打坐,要躺下或坐下休息而至平靜舒暢之後, 始可打坐。
- 3.氣:是指普通人的平常呼吸,每分鐘十六至 十八次呼吸,而自己可以聽到呼吸聲。此為初心 打坐者最低的要求,也是安全的呼吸的速度。
  - 4.息:此又可分為四等:
- (1)鼻息:打坐時用鼻孔呼吸,是基本的方法, 最初的速度也是每分鐘十六至十八次。與氣不同 者,是聽不到呼吸聲,呼吸是平常的速度,所以 吸氣及呼氣,主要是靠肺的自然的律動,不得以 注意來控制它,否則速度快了,會頭量,慢了會 胸悶。如發覺呼吸有困難,例如頭量或胸悶之 時,當注意調息,官以四秒鐘左右作為一呼一吸 的時間長度,最有效。

- (2)腹息:仍用鼻孔呼吸,但其呼吸的重心不在肺部,而在小腹部了,初學時不宜勉強用控制及壓氣的方法,把吸入的空氣逼入丹田(小腹部)。通常學打坐的人,經過一段時日之後,呼吸氣必然自動地通過橫膈膜而到達丹田,那時,修行者的身心,會突然感到輕鬆舒軟起來,呼吸也越來越慢,越來越長,越來越深,越來越充足,不僅感到肺部充足,丹田充足,乃至全身的每一個細胞,都感到充足。漸漸地呼吸的自然律動,不在肺部,而在小腹了。但那不是把小腹隆起,而是以小腹取代了肺部的功能。
- (3)胎息:胎兒在母胎內時,不用鼻孔呼吸, 是以與母體相連的循環系統來呼吸。修行禪定的 人,由於腹息的更進一步,便不用鼻孔呼吸,每 一個毛孔,都可能成為呼吸器官。此時脈搏,若 有若無,但其仍須仰賴體外的氧氣來補給身體的 所需。此時以大宇宙作母胎,自己的身體即是胎 胞中的嬰兒。
  - (4)龜息:動物之中,有的烏龜,壽命極長,甚

至將其埋入地下數百年,無飲食,無空氣,也能 繼續活下去。打坐而至第四禪的程度,自然不需 呼吸空氣,甚至心臟也停止跳動,不同於已死的 屍體之處,乃在於不腐臭爛壞,其生理組織仍是 活著的人。

此便介於胎息與龜息之間,定力越深,則越近 於龜息乃至全住於龜息的狀態。此時,修行者的 身體,已自行形成了一個個別的小宇宙,以其體 內的氣或能的運行,自給自足,不必再從體外吸 取氧氣來供給體能的消耗了。

當然,初學打坐的人,不可好高騖遠,操之 過急,應該先把鼻息練好,再能到達腹息,已 不錯了。

# (二) 調息的方法

調息的方法,在中國的道家,稱為「吐納」, 納天地日月之氣以養生,吐身內的混濁之氣以保 命,乃是修煉丹道的方法。印度的瑜伽行者,特 別重視各種呼吸法的鍛鍊,且以生命能之產生與 超常能或絕對能(與神合一的自然大能)的引發,就是要用呼吸的方法作為重點的訓練。佛教修行的起點,與外道無多差別,所不同的是,調息是入門方便,並不以調息為根本法門。調息的目的,在於調心,心既調伏之時,有沒有呼吸的方法,便無關緊要了。

#### 我所教的調息法有兩類:

- 1.數息:在數息之前,先做深呼吸三次,深呼吸時,將兩手置於小腹,先用鼻吸第一口氣,引入小腹,使小腹隆起,再收小腹,繼續吸氣,使肺部隆起,肩微聳,盡量吸入,然後閉氣十五秒鐘,才慢慢地把氣用口吐出,同時身子下彎至不能彎時為止。三次深呼吸後,把姿勢坐穩,開始數息。數息也有數種不同的方法:
  - (1)順數:又有兩種,一是數出息,這是通常用的一種,把注意力集中在數出息的數目上,每呼出一口氣,數一個數目,數到第十,再從第一數起,反覆連續地數下去,數到心無雜念之時,身心便有異常愉悅的感受出現

- 了。二是數入息,方法與數出息相同,只是 把注意力集中於入息的數目上。由於涌常人 的呼氣較慢,所以數出息,較易阻止雜念的 入侵。
- (2)倒數:當修行者,用順數之時,漸漸變成機 械化,心中把數數目變成了無意識的或下意 識的行為之時,雜念便趁機活躍起來,所以 不妨把數目倒過來,從十、九、八……而至 − •
- (3)隔數:倒數又成了機械化時,不妨順著數 單數或雙數,單數數到第十九,雙數數到 第二十。也可以倒著由第二十起數雙數或 由第十九起數單數。
- 2. 隋息: 當以數息的方法,修行到了雜念漸漸 减少之後,便可把數目省掉,但將注意力集中在 呼吸的出與入上面,對於每一呼吸的出與入,都 明明白白。此亦可分兩種:
  - (1) 隨鼻息:注意力在鼻端,感受呼吸的出入, 不用注意呼吸到達的部位及處所,但要你達

到呼吸與心,相契相忘的程度就好。

(2)隨息想:每吸一口氣,便想:「一口吸盡千 江水」,每呼一口氣,便想:「一口吐出萬 里山」。將自己的身心,隨著呼吸的出入, 而與外在的山河世界,連接起來,打成一 片。當然不是要你吸入的都是水,吐出的全 是山,而是要你把內在的身心和外在的世 界,隨著呼吸的出入而融和為一個全體。其 實,這已是從調息的範圍,跨進調心的領域 中了。

#### (三) 調心的方法

佛法被稱為內學,所以佛所說的一切法,無一 法不是教眾生向己身的內心用工夫的調心方法。 佛法的總綱,稱三種無漏之學,那就是戒、定、 慧。其中以禪定為修道的根本方法,戒是修道的 基礎方法,慧是修道所得的效果。如果沒有戒所 規定的有所不得做及有所不得不做的生活態度, 修定就無法成就;縱然有了成就,也會落於邪道 而自害害人。所以戒是道德規範的佛教教義,也 是調心的基礎方法;作為哲學理論的佛教教義, 是由調心方法所得的結晶。本文的重點,則在於 說明修習禪定的方法。

以修道的立場而言,不可以說唯有修禪定才 是修道,修禪定則確是修道的主要方法。調息為 修定的入門,調心則是修定的主要方法。佛的十 大德稱之一,名為「天人調御師」,意即是他已 是天及人類之中的一位將心完全調伏和駕御了的 人,也是天及人類之中最能幫助眾生調攝身心的 一位大師。從修禪定的方法而言,調心可以用如 下的數類觀想:

- 1.觀想身外的東西:挑選身外的任何一物,作 為集中心念的對象;或者以分析身外的任何一事 一物,作為轉變心念的對象。前者如月觀及日 觀,後者如因緣觀及不淨觀。
- 2.觀想地、水、火、風的功德:將自己的心, 觀想成地、水、火、風的任何一種功德,化除煩 惱妄想,進入凝然不動而又朗朗清明的定境。例

如地能化腐朽為神奇,容受一切而又生長一切, 然其本身始終寂然不動。水能洗淨諸垢,匯百川 成大海,滋養萬物,變化萬象,而又不爭功、不 誘過。

- 3.以身體的官能接受身外的對象:用眼看顏色 及形色,用耳聽各種聲音,用鼻呼吸,用舌舐上 顎,用身體感受粗細及冷暖等。其中以用鼻呼吸 的方法最基本有效,眼睛看及耳朵聽,最好要有 老師指導得法,始能安全有效;舌舐上顎是打坐 的基本要求;全身的部位太多,初學時不易用上 力量,僅以觀想冷暖或熱的感受,也容易發生不 能調和的毛病。
- 4.觀想身內的五臟:中國的道家用金、木、水、火、土的五行代表五臟,所作的五行歸一而觀想丹田的方法,或以五行相濟相生的方法,導引臟器的功能,增長肉體的健康。印度的瑜伽所說的六個或七個靈球(chakras),也是以五臟為主的觀想法。
  - 5.觀想身體的某一部位:如觀想眉心、鼻端、

腳心等。初學打坐的人,若沒有明師指導,大概 只能以修數息法來調心,也可以用隨鼻息法;為 了安全可靠起見,最好還是由已有經驗的人指 導。至於其他各種如上面所介紹的方法,若未經 有經驗的人指導,最好不去摸索,所以本文也未 作明細的說明。這是技術的問題,僅靠書面 述 的來練習的話,是不夠安全的。

我在美國所教的初級班,僅教一或兩種調心法,上完中級班,可能已學到六或七種調心法;但是能夠每種都學得有效的人,並不多見,原因是打坐的基礎不夠,光學方法沒有用處,學了若不勤練,也沒有用。練習之時,發生了困難,有的可以自行解決,有的則必須老師指導,始能克服。

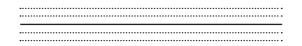
#### (四)調心的歷程

我們的心,經常處於兩種極端的狀態之下: 精力充沛之時,思緒極多,不易安靜,更不易 凝定,否則,在無事可做之際,就不會感到寂 寞無聊;在精力疲憊之際,便會陷於睏頓、陷於晦暗、昏沈呆滯,否則,在工作了一整天之後,就不會需要睡眠。前者病在散亂心,後者病在昏沈心,此兩者是修習禪定者的大敵。輕微的昏沈,有法對治,比如睜大眼睛,注意力集中於眉心等法,用之可以見效;重昏沈則唯一的最佳方法是乾脆閉上眼睛,睡一會兒。大多數的調心方法,是用來對治散亂心的。我將調心的歷程,分作七個階段,以數息作例子,用符號來表示其心態如下:

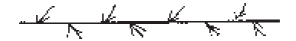
- 1.數呼吸之前,沒有集中心力的對象,心念隨著現前的外境,或回憶過去、或推想將來,不斷地、複雜地、千變萬化地起伏不已、生滅不已。
- 2.數呼吸之初,數目時斷時續,妄想雜念,依 然紛至沓來,但已有了集中注意力的主要對象。

| • • • • • |
|-----------|
| •••••     |
| _         |
| •••••     |
|           |

3.數呼吸之時,數目已能連續不斷達十分鐘以上,但是仍有許多妄想雜念,伴著數息的正念。



4.數呼吸之時,正念不斷,雜念減少,偶爾尚有妄念起落,干擾正念的清淨。



5.數呼吸之時,唯有清淨的正念,不再有任何 妄想雜念,但仍清清楚楚地知道,有能數呼吸的 自我、有被數的呼吸、有用來數呼吸的數目。實 際上,雖到如此的心無二用之時,依舊至少還有 三個連續的念頭,同時活動著。

6.數呼吸,數到把數目及呼吸都忘掉了,感到 身、心、世界的內外間隔沒有了,人、我對立 的觀念沒有了,客觀與主觀的界限沒有了,那 是一種統一的、和諧的、美妙的無法形容的存 在,那是充滿了力量和愉快的感受。此時,至 少尚有一個念頭在。也唯有到了此時,始為與定相應的現象。

7.數呼吸,數到身、心、世界,全部不見了,時間與空間都粉碎了,存在和不存在的感受消失了,進入了虛空寂靜的境界,那是超越了一切感覺、觀念的境界。我們稱之為悟境。

沒有符號能夠表示,一切語言、名字、形相, 到了此處,均無用武之地了。

以上七個階段,第一是散亂心,由第二至第 五是集中注意力的過程,第六、第七是定境與悟 境。若細論,第六尚不是深定,而是一般宗教 家、哲學家,乃至藝術家,都能多少體驗到的所 謂天人合一和與神同在的冥想。

# (五)雜念、妄想、念頭

從修行禪定者的體驗而論妄想、雜念與念頭,也大有分別說明的必要。大致上,妄想雜念,可

有兩類,一是粗重的,一是細弱的。粗重的之中,又有雜亂無味而且不連貫的,名為雜念,有條理的則名為妄想。細弱的之中,又有容易察覺在動而未必有意味的一群波動,仍稱妄念,以及非在相當寧靜時不易察覺的一個一個的波動,任何一個波動,都無法代表任何意味的,便稱為念頭,若用線狀的符號加以說明,也許是這樣的:

| 1.雜念群: | ](](](](](](](](]                      |
|--------|----------------------------------------|
| 2.妄想群: | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |
| 3.妄念群: | Man of summer lands                    |
| 4.念頭群: | مدمد يبيين بينيد بنييما بيمده          |
| 5.定境:  |                                        |

其中的念頭,起滅極為迅速,坐禪工夫相當好

的人,能夠發現在一秒鐘間,有十來個念頭。對 治雜念妄想的最好方法,便是「不怕念起,只怕 覺遲」。當你發覺你有雜念妄想時,那個雜念妄 想已經過去,不要再為它而煩惱。勿怕雜念妄想 打擾你,如果你老是為著雜念妄想之像五月的蒼 蠅,揮之不去而煩惱,那會為你帶來更多的雜念 妄想。應該知道,當你能夠發現你有很多的雜念 妄想之時,正可證明你在調心的工夫上,已經有 了相當程度的收穫。

(本文現收錄於《禪的體驗・禪的開示》)