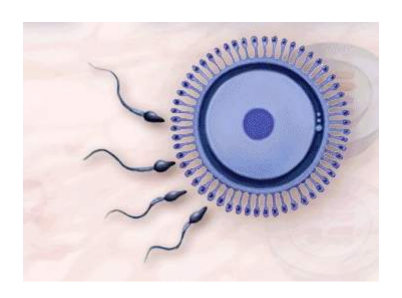
## 我是谁?十二因缘



我是谁?一般人执著精卵而成的身体是我,不知道自己作为第三者参与了。

请参考: 破灶堕和尚

## ▶ 入母胎的情形



死亡时,眼识、耳识、 鼻识、舌识、身识、意识相 继死亡。而<u>未那识、阿赖耶</u> 以离开身体。所谓"万般带不 去,惟有业随身。"对应下 表:1、2



上图:一般人死后会进入中阴状态。(注:念佛人直接往生净土,而极恶之人直接入地狱。都不经过中阴状态。"应观法界性,一切唯心造")



中阴身被自身业力(贪 嗔痴)所驱使,见到有缘的 父母同房时的光,便投胎 了。自身的业缘是胎儿的必 要条件。只有精卵则不能成 胎。对应下表: 3。

人之所以投人胎,就是 因为他在中阴身时,见到了

有缘父母而心动了,作为第 三者加入到同房的父母当中 去了。当男人射精时,就将 其冲到女人的子宫里面去, 这就是投胎、住胎,住进去 了。





住胎,对应下表: 4、5出生(苦不堪言)对应下表: 6、7

死亡,对应下表:12

- 慈诚罗珠堪布开示
- 宣化上人开示
- 十二因缘
- 元音老人开示
- 问世间,情为何物?

# 十二缘起支——生命轮回的次序

## 慈诚罗珠堪布开示

一、精通十二缘起支的重要性



十二缘起支是佛教里一个重要的思想。十二缘起主要讲了三界(欲界、色界、无色界)中,欲界里的人或者其它胎生有情,经过前世来到现世再去往后世的三个过程是如何发生的。也就是讲,我们来的时候是怎么来的,走的时候是怎么走的。

我们为什么要去了解"怎么来""怎么走"呢?因为,十二缘起就如同不停转动着的车轮,从不间断,我们虽然已经来了,但是将来还是会这样走的,走了以后还会重头再来,在重新开始的时候,我们每一个人都应该有所准备。十二缘起支里所讲的内容是每个人都必须面临的,当面临这些问题的时候,该如何去解决问题,这是一个非常重要的课题。十二缘起在《现观庄严论》里虽然是一个难题,但那些比较复杂的部分,我们在这里暂且不谈,目前只讲一些必须学习的关键性问题。

刚才已经提到,十二缘起我们已经经历了成千上万次。虽然经历了成 千上万次,但是在这些过程当中,由于我们没有做任何准备,所以至今它 仍然没有停止。没有停止的最主要的原因就是,以前在经历十二缘起时, 我们缺少了面对它的方法,以至于直到今天,问题一直未能解决。如果今 天再不准备解决这个问题,那么轮回的循环是永远不会停止的,它是决不 可能自己停下来的。所以,这是一个很重要的问题。

以前曾经讲过,我们不是自愿来的,更不是自愿走的。走的时候谁都不愿意,即使不愿意也得走。众生走时是不自愿、不自由的。同样,众生来时也是不自愿、不自由的。如果那时可以自由选择,就没有一个众生愿

意去作牛、作马,但是,我们却经常看到这些可怜的生命。如果真有自由可言,那么,它们肯定选择做人间的国王,或是天堂的帝释天王等等,而不可能选择作牛、作马。这就充分说明了,生命来的时候不是自由、自愿的,愿意也得来,不愿意也得来,为什么呢?

正如以前所讲的,这不是上帝的安排,佛教并不承认人格化的上帝。 但是,我们会尊重各个教派,包括外道和无神论的观点。有些人也许觉得 这话有些过分,因为无神论认为"不存在轮回""不存在因果",这种断见怎 么能够去尊重呢?

其实,这个问题在佛经上早已提出,那佛经上的答案是什么呢?答案就是,无神论虽然是不正确的,但是,无神论者至少还对生命进行了思考,从这一点来看,他们比起像畜牲一样只知道吃喝,其它什么都不管,对生命和轮回持无所谓的态度,完全不进行思维的那种人还要好一点。

好在哪里呢?不错,虽然目前持断见者尚未找到真理,但是通过思维的方式,他的见解也会逐渐地转变,这是有可能的。所以,佛教也尊重断见派。而常见派本身就要求信徒行善,所以肯定是要尊重的。不论显宗还是密宗都是这样看待外道的。但是,对于他们的观点,我们仅止于尊重而已,却并不承认。我们承认什么呢?

我们承认的,就是刚才提到的,众生是在不自由的情况下来,在不自由的情况下走。为什么不愿意走还是得走,不愿意来还是得来呢?这是有因缘的,而因缘是可以改善的,因为它是有为法。

宿命论认为,一切都是命中注定的,一旦注定了,在任何情况下都不能改变,这是一种外道的观点,佛教却不承认。佛教的观点是:虽然定业是有的,但是所谓的定业也不是没有办法改变,若能证悟空性,或者能厉励忏悔,则定业也会发生变化。正因为一切有为法都不是命中注定的,而是可以改善的、可以转变的、可以控制的,所以,我们要去了解十二缘起。不了解十二缘起支,实际上就是不了解我们自己。

世俗间所谓的伟人,如很多得到诺贝尔奖的、令人尊敬的专家学者,其实他们也只是精通一些狭窄范畴里的知识,却根本不了解自己,更不了解心的奥秘。现在,我们去了解十二缘起,并非出于好奇,就是为了解决问题。

首先,我们要找出众生总是身不由己地穿梭于六道之间的根源到底是什么。根源找到了,就要去消灭它,只有这样才是真正地找到了解脱轮回的出路。所以,今天要讲十二缘起支。

#### 二、十二缘起支的内容概述

下面,简要地介绍一下十二缘起支的内容。

十二缘起支,有小乘的观点和大乘的观点;在大乘的观点中又有唯识和中观的两种观点;在小乘的观点中也有一切有部和经部的两种观点。所有这些观点,只在细节上有些不同,而在关键问题上都是一致的。那么,我们就不讲细节上的差异,只讲它们之间相同的根本问题。

在佛经里将十二缘起支分成三个阶段:第一个阶段是前世,第二个阶段是现世,第三个阶段是来世。

- 1. 前世阶段。在十二缘起支中,哪些是属于前世阶段的呢? 十二缘起支中的第一支叫作无明支,第二支叫作行支,"行"的涵义是什么? 因为有了无明和烦恼,就会产生一些身、语、意的行动,造作善和不善的业,这些善恶的业就叫作行。第三支叫作识支,它可以放在前世,也可以放在现世。按一般的讲法,识支可以纳入现世,故而前世阶段只有无明支和行支。
- 2. 现世阶段。第一个是识缘起支,第二个是名色缘起支,第三个是入缘起支,第四个是触缘起支,第五个是受缘起支。这五支是属于现世阶段的。

然后再加上爱缘起支,爱就是凡夫的贪欲;取缘起支,取就是为了满足贪欲而作的行为;有缘起支,有就是轮回的因,即善恶之业,三界、三有是同一个意思,是它的果。这三支虽然属于现世,却是后世的因。前面的五支,再加上这三支一共八支,都属于现世阶段。3.来世阶段。下一世只有两个缘起支,第一个是生缘起支,第二个是老死缘起支,老和死不分开合为一支。为什么其它都是分开的,只有这两个不分开呢?那是因为有些人是老了以后才死,也有些人尚未老就死了,故而是先老抑或先死,这是谁也说不清楚的,所以把这两个放在一起。

以上一共十二支,分成三个阶段。

## 三、缘起还灭的锁钥

有无明就有行,有行就有识,乃至有生就有老死。前前为因,有了前前的因,就会产生后后的果,这就叫作缘起的流转。若无明停止,则行自然停止,行停止则识停止,识停止则名色停止,乃至生停止则老死停止。 这就叫作缘起的还灭。缘起流转是轮回,缘起还灭是解脱。 现在我们正在经历的是缘起的流转,而我们需要做的是缘起的还灭。 缘起还灭则解脱,缘起流转则轮回。还灭和流转的最关键的问题在哪里 呢?就是在第一支无明支上。只要我们有无明,其它的就都不可能停止。 打个比方,若有火车头,后面的车厢就会跟着走;若火车头停下来,或是 根本没有车头,后面的车厢就不可能走。同样的,若十二缘起中的第一个 无明支不停下来,后面的就不会停止;无明支若是停下来了,后面的也就 无法继续,所以就会解脱。追根究底,还是要推翻无明,断除无明。

譬如,做恶梦的时候,我们会感到和白天一样地恐怖和痛苦,那是为什么呢?有了睡眠就产生梦境,但是,给我们带来影响和痛苦的并非梦境,而是我们的执着,是因为我们把梦境当成实有而导致的。如果做梦时不把梦境当真,那么虽然有梦境的现象,却不可能导致这些恐惧和痛苦。

同样的,在我们流转轮回的时候,为什么会有这么多痛苦呢?就是由于一种执着:原本是如幻如梦的东西,我们却把它当成真实的,所以就有了那么多痛苦。如果我们能够回头,能够证悟它是不实在的、如幻如梦的,这些恐惧、痛苦就都会消失。轮回虽然不一定会立即停止,但从此以后,它也开始逐渐地消失。譬如做恶梦时,如果我们知道自己在作梦,那么,虽然梦境尚未停止,依然在梦中,但是梦里的恐惧和痛苦就会一下子消失。在梦中证悟梦境是虚幻的,所以这一切就都停下来了。现在,我们正在轮回的大梦里,若能从中苏醒过来,也就是说,证悟一切是空性的,那么,后面的流转也都会停止。

最关键的还是无明,无明就是愚痴,有了这样错乱的观点之后,我们就会把所见、所闻都当成真实的,而正是这种实执,给我们带来了很多痛苦。菩萨证悟之后,精通了一切所见、所闻都是如幻如梦的,所以就没有了痛苦。正因为他没有执着,没有痛苦,所以才能在乃至轮回未空之间呆在这里度化众生;如果他有执着,也同样会有痛苦,那么,他就无法做到永在轮回度化众生了。所以,首先最为关键的问题,还是得断除无明。

断除无明的方法,以前已详细开示过,在此就不再赘述。若简单地讲就是:第一个是出离心,第二个是菩提心,第三个当然是最关键的证悟空性。证悟空性最具体的、如骨髓一般最精华的修法,就是人无我和法无我的修法,不会再有其他的。虽然从理论上讲,还有更多的推理方法,但具体的修法就这两个。这些可以作为前期的修法,为今后修大圆满铺路奠基,最终当然还是要用大圆满的修法来解决问题,这是最好的、最快的、最容易成功的。所以,首先要推翻无明,也就是推翻人我执和法我执。

### 四、三个阶段及两对因果

实际上,在十二缘起支当中有两对因果,但是划分时,并不是将十二缘起分成前后两世,而是分成了三个阶段。

在两对因果中,第一对因果叫作"能引"和"所引"。为什么叫作"能引"和"所引"呢?所谓"引",是指引来了后世的五蕴,也就是,若没有前面的因缘,后面的因缘就不会产生,后面的缘起支是由它们引来的,所以叫做"能引"。"所引"是指被"能引"所引来的那些因缘,所以叫做"所引"。

第二对因果是"能成"和"所成"。即如果没有这些因,则后世的五蕴是不可能成立的,因为有这些因,所以就有这些果,因叫作"能成",果叫作"所成"。

佛所讲的十二缘起支的分别方法,考虑得非常周到缜密,有充分的证据和特殊的意义。在这里我们只是大概地讲一讲,为什么要分三个阶段?前一世为什么只有两个缘起支,而没有其它的?后一世为什么也只有两个缘起支,没有其它的?实际上,这十二个缘起支在每一世中都有。为什么要这样区分呢?这些都是有意义的。

第一个阶段:前世。有了无明,就产生了人我执;因为有了人我执,就希望自己能够快乐;为了得到快乐,就需要很多能够产生快乐的事物;在去争取这些事物的过程中,就会伤害到其他的人,所以会造业,可能造善业,也可能造罪业。这样就产生了第二个行缘起支。行就是善恶的业。

刚才我们讲到,属于现世阶段的有识、名色、触等八个缘起支,其实前世也有这八支,但前世阶段为什么不讲这些呢?因为,这八支并不很重要,主要的是无明支和行支。八支中的爱支、取支、有支实际上就是无明支和行支,只是名字不一样而已;其它的识支、名色支等五支,都不是很关键的问题。今天我们会做这样的一个人,不是因为前世有了识、名色、入、触、受支,而完全是因为前世有无明,又因无明而造业的缘故。正是因为这两个缘起,所以才有了今生一大堆的痛苦。这就是为什么前世阶段没有提及其它的,只讲了这两个缘起支的原因。

后世我们转世时,也有识、名色、入、触、受支等八支,为什么后世 只说生支、老死支,也不说这些呢?因为老和死就是生支的过患。我们生 下来之后有什么过患呢?有老和死的过患。正是为了让我们了解下一世投 生的过患,所以只说老死。 第二个阶段: 现世。现世的第一支是识支。中阴身的心识融入父母受精卵的时候,第一刹那的意识(神识)叫作识缘起支,它只有一刹那,没有第二、第三刹那,第二、第三、第四刹那就属于名色支了。

另外一种说法是,如果建立阿赖耶识,那么,识缘起支就是阿赖耶识。但是不建立阿赖耶识的小乘不这么认为,他们认为识就是心识。无论是心识也好,阿赖耶识也好,投胎第一刹那的心就叫作识。

第二支是名色,是从住胎的第二刹那开始算起的。在受精卵逐渐演变形成人体的过程初期,只有胎形,尚未形成真正的身体,只可以称作人体的一种因而已,这就叫作色支(物质)。那名是什么呢?在《俱舍论》里讲,名就是在住胎初期和意识一起的受、想、行(精神)。所有的意识也好,眼识等前五识也好,都不离开受、想、行,这些就叫作名。为什么叫作名呢?譬如说,人的名字也好,物质的名字也好,都没有像物质一样的阻碍,一个事物可以有三、四个名字,它们相互之间是毫无滞碍的;同样的,受、想、行也是没有阻碍(非物质)的,它们是心识的一个过程,所以叫作名。

佛教中讲的人住胎的五个阶段,在《俱舍论》乃至大圆满的续部里都有提到。尤其是在大圆满的续部里,连这五个阶段的细节都讲得非常清楚。这些经论虽然没有用"细胞"这个名词,实际上却讲到了细胞组合又分裂、分裂又组合的详细而复杂的过程,尤其是大圆满里讲得很清楚。这种讲法令学医的人感到非常惊讶,因为这和现代医学的说法相当吻合。其中,从投胎的第二刹那起,直至尚未形成眼根、耳根等六根之前的这个住胎的阶段就叫作名色支,在此期间有一段漫长的过程。

第三支是入支,也可以说处支,在十二缘起支中用"入"字。入是指眼根、耳根、鼻根等五根刚刚开始形成,虽然逐渐在发育成熟,但是眼睛还看不到东西,耳朵还听不到声音,……,六根尚无法接触到六尘的阶段,这个过程叫作入支。

第四支是触,就是接触(聚合),是指眼根、耳根、鼻根等五根都已经成熟,不仅是成熟,而且能够接触到外境的阶段。为什么叫作触呢?例如,在这一阶段中,在具备了三种缘:第一是耳根;第二是声音;第三是耳识,并且在这三者结合以后,耳朵就可以听到外面或母胎内的声音,而且能够辨别声音的大小。能够辨别外境的这种能力就叫作触。这也是一个比较长的过程。

第五支是受。在有了接触以后,就有了痛苦、快乐的感受,这些苦乐感受就叫作受支。受是指从能够辨别苦乐感受的因开始,逐渐成长,直到造业之前的这一阶段。小孩子虽然也会造业,但是大体而言,像成人那样为了自己的生存而去造业的情形,在孩提时代还是比较少的。这一期间有十几年,这一过程叫作受缘起支。

前面提到了两对因果,以上讲的七个缘起支就是其中的一对:无明和行叫作"能引",它会引起现世的识、名色、入、触、受;什么是"所引"呢?所引就是识、名色、入、触、受,它是由前世的无明和行蕴引起的。这就是第一对因果。

然后就是爱支,爱就是喜爱世间圆满的贪欲心,在佛经中十二缘起支 上用的就是"爱"这个字,意思就是贪欲。

爱之后就是取,取是什么意思呢?取就是为了自己的生存、生活而去做很多营生的事情,它也属于业。因为这样做又会造业,又在准备下一世再回来的因素。现在社会上大多数的成年人天天都在做的,就叫作取。譬如做生意,在做生意的过程中,会骗钱、打妄语、参与竞争,在竞争的时候,有意无意之间又会造成很多伤害,做这些就是在造业。

接着就是有支,有可以作两种解释:一是轮回;一是轮回的因,此处解释为轮回的因。轮回的因和行支是一样的,只是用词不同而已,实际上是一回事。行支是上一世造的业,同时又是这一世的因;有是这一世造的业,同时又是下一世的因。有支就是善、恶的业。因为有了爱(贪欲)以后,就会有取和有,也就是去造业。若是这样,下一世再来轮回的因就已经非常完整了:第一个是爱,第二个是取,第三个是有。那么,我们下一世肯定要轮回了。因为,因已经全部具备,怎么可能没有果呢?肯定是有果的。这三支是指从能够造作非梵行,到生命结束之间的过程。以上所讲的,是这一世的八个缘起支。

第三个阶段:来世。然后是下一世的生。生是什么呢?生就是前面讲的识,也就是投胎的第一刹那,这两个是一样的,只是用词不同而已。

接下来是老死,前面所讲的从名色到受之间的全过程都包含在老和死里。

以上这些就叫作十二缘起支。其中现世的爱、取、有这三个缘起支叫作"能成",而后世的生和老死叫作"所成",这就是第二对因果。

#### 五、区分两对因果的意义

轮回的因有远因和近因;轮回的果也有远果和近果。远因是什么呢? 远因是前世的无明和前世造的善恶业。近因是什么呢?近因是指现世的 爱、取、有。远果是指后世的生和老死,而近果是指现世从识到受的五个 缘起支。

即使有远因,但是如果近因不具足,也是不会投胎的。也就是说,虽然我们有了前世的因——无明和行支,但是若能在这一世中修行成就,没有了爱缘起支,彻底地断除了对轮回的贪欲心,那么,即使在往昔所造的恶业尚未完全清净的情况下,下一世也不会再投胎转世了。

经书里面讲,木车有两个车轮,若缺了其中一个车轮,车就没有办法 行走;同样的,即使以前所有的这些因都存在,但若缺少了贪欲,就不能 转世了。

粗大的贪欲要通过出离心来解决,细微的当然要通过人无我的修法来解决。

阿罗汉有远因,但是没有近因——爱支(贪欲),因为贪欲属于烦恼,而阿罗汉已断尽所有的烦恼。他这一世因为前世的因缘,也会感受很多果报,在《百业经》等经书里讲了很多阿罗汉受报的公案。尽管如此,下一世他却不会再入轮回,因为他没有了贪欲。就是为了让我们了解这些,所以把十二缘起支分成两对因果。

有人会提出质疑:那么,很多高僧大德已经成就了,为什么还有违缘?还有病痛呢?这有两个可能性。一个可能性可以从十二缘起中看出。虽然高僧大德们这一生修得非常好,已经断除了烦恼,但是以前他们曾经是凡夫,不要说一般的高僧大德,连释迦牟尼佛未成佛前也做过凡夫,在做凡夫的时候,凡夫人会造业,而因果是永远不会错乱的,不会虚误的。所以,即使是高僧大德,只要他的远因还没有了结、没有还清,那么,这一世他也会感受很多痛苦。但是,感受这些痛苦是他从无始以来到现在,在整个生命循环当中的最后一次。

我们都知道龙树菩萨的故事,乐行国王的太子到他面前索取他的头, 龙树菩萨说:"你自己砍断带走吧。"太子用宝剑无论怎么砍他的颈部,都 好象在虚空中挥舞般,无法砍断。龙树菩萨就说:"我在五百世以前已完 全清净了兵器砍割的异熟果报,但是我曾经在割吉祥草时杀害小虫的异熟 果报还未清净,所以用吉祥草可以砍断我的头。"太子割下一根吉祥草, 用它砍断了龙树菩萨的头。也就是说,即使像龙树菩萨这么高境界的人, 也还是会受因果报应的。所以,一个可能性是,这些高僧大德、成就者们也许还有最后的一些果报尚未了结。

另一个可能性,可以从下面的例子中看出。释迦牟尼佛成佛以后,不 可能再受任何因果报应, 但是, 佛陀为了让世人明白因果不虚之理, 仍然 会示现生病。例如,舍卫城的恶生国王向释迦牟尼佛的故乡进攻,杀死了 七万七千释迦族人, 当时, 整个城市的街道遍布"鲜血"。因为恶生国王下 令,只有当城市的街道上鲜血横流的时候,才能停止杀戮。最后没办法, 他的手下只好把很多红色染料倒在水中, 把水煮成赤色, 在道路上倾泻, 看上去就像血流成河一样,恶生国王这才满意。就在那个时候,释迦牟尼 佛的头也痛起来,这是为什么呢?因为,释尊前生和那些族人共同造过恶 业, 佛也说: "因彼恶业, 虽然我已证得无上菩提, 却仍要感受头痛苦 报。如果我没有获得如此圆满的功德,那么今天也会被恶生王杀死。"这 当然是不可能的, 佛是为了让人们相信因果的存在才示现头痛的。另外, 据《律经》的记载,二千多年前的古印度,冬天气候很寒冷,刮风时连竹 子都会裂开, 当时, 很多比丘都因没有鞋、帽御寒而生病, 佛也因此而生 过病, 生病时也会吃药。有一次佛背疼, 就请迦叶比丘念经, 这种情况也 是有的。但这些都是不可能的,只是一种示现。因为有这些疑问存在,佛 就把十二缘起支分开,成为二对因果。在因果问题上连很多学佛的人都是 很迷糊的,根本不了解,那教外人士就更不用说了。虽然根本不懂因果是 什么,但是很多人胆子很大,还是敢于驳斥、批判。若连因果是什么都不 了解, 那他驳斥什么? 批判什么呢? 但是, 在众生业力现前的时候, 他会 有一股莫名的动力和勇气:在某些情况下,魔鬼、魔障也会赐给他们勇 气。

在两对因果分开以后,因果、轮回的道理就显露出来:"能成"的主要是欲望,欲望断除之后,就不再有下一世。

## 六、依十二缘起, 反观自省, 精进修行

现在我们看看自己,十二缘起支中哪一支没有呢?一支也不少。既然都有,那么下一世继续轮回的准备就已经做得非常充分了,所以我们一定会回来的。回来的时候会回到什么地方,那可就说不定了,得看善恶业的轻重。若是善轻恶重,则回到恶趣;若是善重恶轻,则回到天趣、人趣,但是,在短暂的利乐过去以后,终究还是会堕落的。从长远的角度来看,再怎么反反复复作人或天人,也没有多大意义,在没有完成了脱生死的任务之前,我们始终是不太安全的,随时随地都有可能堕入恶趣。这并不是某些外道所讲的世界末日或审判之类,也不是吓唬人的话,而是轮回中的实际情况。

基本上,我们对于生命两头的认知是比较模糊的,但是现在透过十二缘起支,我们知道了自己是怎么来的,怎么走的,对于生命的两头有了比较清楚的概念:我们虽然不知道前世自己是人还是其他的什么,但是前世一定是有无明的、是有业力的;也不知道后世自己要往哪里去,然而后世一定会有生,会有老和死,这是肯定的。

如果不愿意这样下去,就要把十二缘起还灭。该怎样去还灭呢?烧香、拜佛、念咒可以做到吗?它们也可以成为还灭十二缘起支的一种因缘,但并不是主要的,主要的是什么呢?是修慈悲心?还是修不净观呢?它们也无法解决根本的问题。根本的问题最后只有依靠证悟空性才能解决。若能证悟空性,则远因、近因都会停下来;若远因和近因都停下来了,则远果和近果也都会停下来。譬如,一栋高楼若地基有问题,则整栋大楼都会倒塌;同样的,首先我们要去破坏无明,把无明消灭之后,整个以无明为基础的轮回大厦也都会垮下来。

这个道理只有佛才知道。生死、轮回、因果、意识的本性等等这一切 的真相,不仅二、三千年前的那些外道修行人没有掌握,包括现代的科学 家和哲学家也不可能了解。所以,他们在这个领域里不是权威,既然他们 完全不了解真相,那么,他们又能批判什么呢?依靠现代的仪器是没有办 法来证明和推导人的内心世界的。譬如,一个人在哭的时候,用摄影机可 以拍到他正在流泪,发出哭声,外在的表情是可以拍下来的,影片里也看 得出来: 但是拍不下来的, 是他在想什么, 他是高兴激动地哭, 还是伤心 地哭,这在影片里是看不出来的。所以内在的感受、精神,是无法透过仪 器直接了解的。同样的, 虽然透过仪器的扫描可以看出, 人在痛苦或快乐 的时候,大脑中的某些部位会有异常的脑波产生,但是,我们却无从了知 这些脑波产生的原由。除非这人亲自说:"我当时很高兴",我们才会知道 某种异常的脑波是高兴的反映,并由此确定人在高兴的时候脑部会有这种 现象发生。如果任何人从未说起他当时的情感,光靠仪器能够知道吗?不 能。所以说,人生命中的这些最关键的精神层面的感受,是没法透过仪器 拍得下来、扫描得出来的。所以,这些人自以为了解这个领域,其实根本 就不了解, 连心理学家们也不得不承认, 他们对这个领域的认知是十分有 限的。

因此,在这一领域中,我们唯一可信的就是佛陀的教言。因为其中的 真谛惟佛了知。这从何而知呢?我们经常看到,很多修行人就是按照这些 方法修行成就的。由此可见,这确实是正知正见,是一条正确的道路。

那么,现在我们的任务是什么呢?就是要断除、破坏第一缘起支。在没有破坏它的基础上,磕头、念经、做功德,虽然可以在轮回中享受一些

善报,但是它们和第一缘起支没有直接的冲突,所以无法破坏它。要是不愿意流转,那就得用一个和它有直接冲突,并且是非常尖锐的工具去破坏它,这个工具就是证悟无我的智慧,这是很重要的。说来说去,做的时候还是要从出离心、菩提心,最后是空性着手。除了这三个之外没有第四个,若这三个中缺少任何一个,那也不对,不多不少就需要这三个,这三个就足以推翻第一缘起支。只要破坏了第一缘起支,其它的就都会塌下来,这是非常重要的,希望各位抓紧时间,好好修行。

以前也讲过,在座的多半是在家居士,专门修行的时间相对要少一些,但是即使再忙,每天早上一个小时,晚上一个小时的修法是必须的,决不可能连这点时间都没有。在这段时间里,就从出离心起修,出离心修得差不多的时候,再修菩提心,出离心和菩提心这二个都修好之后,我们可以把中观的修法作为前期修法,最后正式的修法,如果愿意的话,可以考虑密宗的修法,这是很快的;如果不想修密宗,因为要修密宗就得接受密宗的灌顶,接受灌顶就需要守戒,如果认为无法守密乘戒,那也可以只修显宗的修法,这样也同样可以解脱,只是速度不是很快。

这些是每一个人都必须要做的事,而且是非常重要的事。如果这一世虽然知道了这些道理,修法也都掌握得清清楚楚,但仍然不修行的话,那么对每一个人来说,都是非常大的损失。譬如,一个作生意的人亏损了几万、几十万,大家都觉得损失很大,但是,钱这次亏了,下一次还可以挣回来;修法却不是这样,若这一次不修,下一次是否还有这样的机会,就很难说了!

其实,近年来这些关键问题我们反反复复不知讲了多少次,我想很多人都已经清楚这些修法了,清楚了之后就要珍惜,就要起修。惟有这样,才能解决生死问题;惟有这样,才不但能度自己,而且也能度其他众生,这是非常有意义的。

## 宣化上人讲十二因缘

十二因缘,第一是'无明'。他观察这个无明,无明从什么地方来的? 咦!很奇怪,怎么会有无明呢?他就观察了:无明缘行,有了无明,就有了行为了,就有'行'了,有所表现了。有所表现了,就有了'识'。识就是分别,行就是个有为法。无明那个时候,也谈不到无为,也谈不到有为。那时候就是在有为、无为之间,然后有了分别。

因为什么有了分别呢?就因为有了有为法。有了有为法,然后就有了分别心。有分别心,然后就有了麻烦啦!这个'名色'就是麻烦。有了名

色,一有了名,这就有'名'的麻烦;一有了色,就有'色'的麻烦。名色就是麻烦,麻烦就是名色。这个事情若讲起来更麻烦,不讲还没有麻烦,一讲就讲出麻烦来了。说: '嗯!怎么名色就是麻烦?我不懂啊!'你不懂?那你麻烦更多一点。因为你有不懂的麻烦了,我没有讲的时候,你没有不懂的麻烦。是不是?

我没有这么说的时候,你根本就不知道,你没有这么多麻烦。我这一讲,啊!你不懂,有了不懂的麻烦。有不懂的麻烦,就想要懂了。这就有了'六入'了。你看,这六入就是想要懂,想要明白。听过没听过啊?没有人这么讲法!那现在就有了嘛!这就想要懂。

这六入就是想要明白才有六入。想要明白,于是乎,就生出一个眼识。眼根、耳根、鼻根、舌根、身根、意根,就生出了这个六入,这六入为什么要生出?就想要明白。谁不知愈想明白愈糊涂,愈糊涂愈不明白,这就是六入,就入了。你看!不明白,以后就要碰了。碰就是'触';各处去碰,东碰、西碰、南碰、北碰、上碰、下碰,就好像那个苍蝇似的,各处去碰壁。为什么要碰壁?就因为要明白。没有听人这么讲过,是不是?这没有一定的法。怎么讲有道理就怎么讲,怎么没有道理也怎么样讲。

这个触就是个碰,到处碰壁。到处想要明白,谁不知碰痛了,就因为想明白。碰了之后,就有了'受'。'哎哟!我痛。''唉呀!我很自在了。'我现在没有碰壁,现在很舒服;一碰壁,就觉得很不舒服。没有人说我一个不好,我觉得很快乐;有人说我不好,我觉得很不欢喜了。你看,这就是受,都是在这个地方,没有在外边,不要到外边找去。

这十二因缘,讲到'受'。受了,有了领受了就生出一种'爱着'来,就有爱着了。对于顺的境界,就生出一种爱着;对不顺的境界,就生出一种厌恶来。厌恶就不高兴了!为什么有个高兴?为什么有个不高兴?就因为有一个爱,有一个恶。恶,就是个不愿意、厌恶。所以这麻烦就一天比一天多起来了。

'缘觉圣众,孤峰独眠,春花秋谢,十二连环。'春天万物发生了,这个缘觉的圣人在这儿就'春观百花开,秋睹黄叶落',他觉悟到这一切的事事物物,都有自然的一种生灭。所以他就观这个'十二因缘'。

前面讲到这个'受'、'爱'。我们人为什么有一种不平安的感觉?就因为有这种的爱。有了爱,就有了恶,也就是有了讨厌的。那么对你所要爱的东西,就生出来一个'取'了。怎么叫取呢?就是得着,就想要得着了。因为你爱,所以就想要得到。你得到了,这就满自己的这种欲望了。那为什么

么要满足自己的欲望?就因为想要拥有它,所以取缘有,就有个'有'了。因为有这个'有',你想要得到属于你自己的。啊!这一属于你自己的,就有了'来生'。有了来生,又有了'老死'了。所以这十二因缘,就是缘觉圣人所修的。

#### 十二因缘

十二因缘是佛教的基本道理,初学佛者要学习佛法,首先就得认识三宝、四圣谛及十二因缘。根据经典的记载,佛陀在菩提树下觉悟时,就是观这十二因缘。十二因缘说明有情流转生死的前因后果,在此流转中唯是烦恼、业行及苦果(即惑、业、苦);它们相依,因缘生灭的相续流转,使到我们感受到有个人生的过程,有一个生命在生死轮回;实际上这其中无有主宰者、没有作者、也没有受者。

佛说十二因缘是一大苦聚,我们学习十二因缘就是要明白苦在哪里? 要从十二因缘当中怎样得到解脱。

十二因缘又称为十二缘起支。此十二支互相为因果,因为一个因缘升起,而造成另一个因缘也生起,故佛经中常说:"此有故彼有,此灭故彼灭。"这句话的意思是:有这样的东西生起,所以另外一样东西也跟着生起;有这样的东西消灭,另外一样东西也跟着消灭。

## 一、十二因缘三世二重因果:

## 第一重因果: 过去因到现在果。

过去因: 无明是过去迷惑。行是过去造业。

- (1)、无明:我们迷惑无知,对善恶因果不明白,于佛、法、僧三宝不明白,也不知不觉,这就称为"无明"。在十二因缘中的"无明"是过去世烦恼的总称。
- (2)、行:因为无明使我们迷惑,发动心驱使身,口,意造业,此称为"行"。此造作产生将来的果报,既是我们今世所受的善恶诸业的果报,所以"行"就是业报,使我们投胎轮回生死。现在果:识、名色、六入、触、受是现在苦果。
- (3)、识: 众生前生死时,名色(精神与物质)的活动散灭,而转成另一系列的精神活动。好像前世是人,死后转生为乌龟,那做人的精神活动就灭,转变成为乌龟的精神活动。因惑业导致,此"识"重新入胎。此"识"

与前六识(眼、耳、鼻、舌、身、意)不同,在此处特别指入胎的"识"。 在南传佛教只说为"识",但大成佛教的唯识宗说是第八识——阿赖耶识。 我们死后,生前的名色散掉,心识继续活动,形成意生身,也就是中阴身,它能够入胎。

- (4)、名色:名者心也,"色"者身也。"识"入胎后,身躯及精神组成胞胎。胞胎渐渐长成,物质的身躯慢慢的形成,就有六根;精神活动也慢慢产生知觉。在这成长的过程中,当它六根还没圆满生成时,精神活动成为"名",身躯的生长称为"色"。实际上现在我们也有"名色",既是眼前身心的精神称为"名",身躯称为"色";但当胎儿生长时,六根未具,精神与物质的活动,称之为"名色"。这是为了区别它们之间的不同,而特别给予的名称。
- (5)、六入: 名色慢慢生长, 六根生出来后, 就有"六入"。因为我们从此得到消息, 知道外境, 故称为"六入"。"六入"又名"六根", 即眼、耳、鼻、舌、身、意。因为"六识"从此生起, 像树根能长出树木, 故称为"六根"。六根成长依胞胎, 成长圆满之后胎儿就从母胎中出来, 此时六根就完全具足。
- (6)、触:根、尘、识和合的心理作用,成为"触"。此事一个心理作用,成为"心所",并非两个东西接触之意。胎儿从母胎中出来后,六根就接触到外境。胎儿一出世,第一个接触外境的是身触,而第一个受是苦受。同样的,眼、耳、鼻、意,与外境接触时,也产生眼触,耳触、鼻触、舌触和意触。由识至受皆由过去业力引起、不自在故是苦果。
- (7)、受:有了这个触后,就可感受外界的事物,而生起苦受、乐受、不苦不乐受--舍受。十二因缘从"无明"、"行"、"识"、"名色"、"六入"、"触"一直到"受",这些都不是我们所需所要,是因为过去无明造业,现在承受到果报,而使我们拥有之。

## 第二重因果: 现在因到未来果。

现在因:爱、取是现在迷惑。

有是现在造业。

(8)、爱:我们有了受,就迷在其中,对于所受之事物产生贪爱。因为有了受就有"爱",对这个受染着、渴求。比如用黑布包住眼睛,整天不让它看东西,肯定它受不了,会觉得很辛苦。眼睛整天爱看东西,对境界贪爱不以受为苦,使我们对这个贪爱产生种种的执著。此贪爱有很多种,主

要有两种:一者、境界爱,比如我们对于所看到的东西起爱染心;二者、自体爱,即是我们贪爱有一个"我",贪爱这个身体是"我"。由此贪爱引发一切烦恼而起种种造作。

- (9)、取:由于这个贪爱心加深执著,不愿意舍离,称为"取"。不止不愿舍离,还希求将来获得更多,即是希求将来有。取可分为四种:一者、欲取:即是我们执著,希望获得更多自己贪爱的东西,称为欲取。二者、见取:对于我们的知见、思想起贪爱,追求更丰富的知识,认为自己懂得道理是最好、最优胜的而执著它,称为见取。三者、戒禁取:此亦是一种贪爱,执著守持某些戒律能解脱,能得福报等等。四者、我语取:此是对我的贪爱。这些执著都是贪,是我们过去的业习,现在显现出来。比如你有抽烟得业习,现在眼前有一只香烟,就对他起贪爱;没有抽烟业习的人,就无此贪。我们过去有种种业习,现在境界当前,就起种种贪爱。在这十二因缘中的"爱、取"既是眼前的迷惑,也就是一念"无明"之心。无明有贪、瞋、痴等种种的烦恼,但是此十二因缘中特别指的是贪爱,它最严重,可以引发业力形成将来的果报。因为我们渴求、贪爱、使到将来它形成果报,固在十二因缘中,贪爱占很重要的位置,因"爱、取"故生将来"有"。
- (10)、有:因为我们执取渴求,希望将来拥有许多东西,因执著而产生了将来之"业有",称为"有",这个"有"又称为"三有"。一者、欲有:既是欲界的业报;二者、色有:既是色界的业报;三者、无色有:既是无色界的业报。此(业)有由爱、取(烦恼)所发动之身、口,意三业而生之新业因,令此生死后,再生之识得到滋润。未来果:生、老死是将来的苦果。
- (11)、生: 依爱、取形成的惑业,成为业力,使苦果不能止息,继续发生,我们的身体败坏后,未来世再从新投胎受生。
- (位)、老死:有生故,将来必有生理及心理退化、贪生怕死、厌老死等身心之苦,故说五蕴之十二因缘相续,无有穷尽,它形成一连串的因果。

十二因缘就是因为有无明,所以有"行"之造作;因为造业而入胎,故有入胎之识;因为入胎,名色就展开活动,它扩展、扩大,就产生了六入;胎儿的六根圆满后就出世,然后与外面的境界接触;根、尘、识和合产生触的心理,有了触就产生受,过去我们贪爱的业习就会引发出来,爱即生;爱加深就有取,使我们希求它再来、再有,就形成了有;有将来的业,促使我们再来生,再来死。

这十二因缘就是有情众生的流转生死的前因后果,它的流转并不是直线式,而是一个轮转。既是过去的无明,造成现在的受,现在的无明,就是爱、取;现在的爱、取,就是下一世的无明,它一直循环不息,周而复始。在十二因缘中,我们要知道有迷惑,因迷惑而造业;造业后我们就要受业的果报--苦果。在受苦果的当中,我们继续迷惑,继续造业,造业后又再受报,这样的循环作用,称为十二因缘的流转。

#### 二、缘起:

一切诸法都依托众缘和合而生,缘尽则散灭,所谓"此有故彼有,此无故彼无。"众缘和合时我们就以为它生,因缘散了我们就以为它灭,故名缘起。缘起是指在因缘作用下之法性,既是一种原理、法则。

#### 三、缘生:

因缘成熟,果报生起,称为缘生。缘生是指缘起法中所生之法,它是 一种果报。

#### 四、缘生法之共同性:

- (1)、无主宰:凡是因缘所生之法,都没有主宰者。我们以为事间的一切东西,总是有个主人,有个主宰者,这是一种执著。十二因缘告诉我们没有作者,没有主宰者,那是因为我们无明、无知,产生了种种造业的行为,因而促使我们入胎产生识。现在让我们来看这个识,识是由谁主宰?它没有人主宰,只不过是无明和行的产物。比如一粒种子,放入泥土中,加上阳光、水份与泥土,就发芽生长,这其中没有主宰者。
- (2)、无作者:无明缘行,行缘识;即是无明生起行,行生起识。这当中无主宰。这其间也没有作者,就是无明作行,行作识,识作名色。从十二因缘来看,造业者是爱与取,那是因为迷惑而造业。迷惑的"受"、"取"并非我,故说无作者。
- (3)、无受者:在十二因缘中只不过是识、名色、六入,触、受在作用,这其中并没有人在受果报;我们总以为有一个"我"在受果报,这是不对的;那是识、名色、六入,触等种种法在受果报。比如说:有一间亚答屋被火烧,难道是它在受果报吗?不是的。它是亚答屋的叶子,里面的木材等东西,因为加热,就燃烧起来;它燃烧后就灭了,里面没有受果报的亚答屋。由亚答叶、木板等材料组成一间被我们称为"亚答屋"的东西;同样的,由识、名色、六入、触、受形成一系列活动,我们把它称为"众生",实际上没有一个实体的"众生"在受果报。

- (4)、无自作用:十二因缘当中,没有一个因缘可以自己作用,必须依 靠其它的因缘。好像我们的六根从胚胎来,胚胎从"入胎的识"来,识从业 报来等等,所以每一个都是靠其它的因缘生起,它不是自己在作用。
  - (5)、从因生: 因为不是自作用,也没有作者在做,故从因生。
- (6)、不自在:十二因缘的流转,是令我们不自在的;因缘的相生相 灭,不是我们所需所要。甚至于这个爱、取也是因为过去的引发来的,里 面并没有一个我要爱、我要取。
- (7)、托众缘转:十二因缘中的任何一支都不可以单独产生作用,它要依靠众多因缘引发,才能转来变去,所以说它需要托众缘转。
- (8)、无常、苦、无我:十二因缘中的每一支都是无常,如果它不是无常,就会保持不变,不必依众缘生;如果它不是无常,也不会促使其它法的升起。因为无常生灭,才会有不同的东西相续生起。因为无常故苦,苦就是不自在,不自在故无我。如果有人说:我要举手就举手,我要作什么就做什么;但这十二因缘的流转我不能舍弃,故那并不是属于我。如果是我,我要对你起瞋心,现在就可以瞋,但是如果是十二因缘,我要它瞋你,还要依众缘使它瞋才行,所以我要依种种因缘才能起瞋心。又比如我要你现在对母亲起瞋心,因为没有瞋的境,故瞋心生不起。我们对这十二因缘的流转不能做主,故它不是我。
- (9)、性空:在十二因缘的流转中,每一支都没有自性,没有自体,皆是因缘相生相灭,故说其本性空。我们听到"空",千万别误会是什么都没有。所谓性空是:我们所知的一切,没有真正的自体,不实在,它的本性是空的,称为性空。

## 五、十二因缘的流转门:

我们的导师释迦牟尼佛觉悟时,他于菩提树下观这十二因缘,发现众生有生、老、病、死苦,故想要度化众生,使他们解脱。因此佛陀从十二因缘的老死开始逆次而观察:一切众生都得承受"病"、"老"、"死"之种种痛苦,他以智慧慢慢的发现到众生有"老死"是由于有"生",有"生"是因为有"业有",所谓"业有"是欲有、色有、无色有,因为我们有了将来欲界、色界和无色界的业,它们会推动我们将来要重新出世——生;佛陀观察到并没有"我"在造业,而是身心(假我)对世间的种种事物产生了执取,渴求将来有,造成了有业报;我们有"有"是因为有"取";有"取"是因为有"爱",我们过去的业习对事物有贪爱,接触境界时,贪爱心就生起,对境界所看到的东西产生执著;"爱"的生起是因为有"受",我们的六根有苦

受、乐受、不苦不乐受,我们贪求乐受。因为有乐受,造成我们业习中"爱"的心生起;反之它则不生。假如我们天生是聋子,从没听过声音,那对歌声、鸟声等,就不会贪爱;因为我们有感受到声音,所以才会贪爱它。佛陀说我们有"受",就有贪爱,所以受是爱生起的原因。我们有"受"是因为心依靠六根接触外境,根、尘、识产生"触",因为有"触",所以有"受"。佛陀继续观察,发现有"触"是因为有"六根",没有"六根"我们的心就没办法与外境接触;接着佛陀又继续观察,发现"六根"的形成是因为我们在母胎里有"名色"的活动,所以产生"六根";佛陀说因为有"名色",所以有"六入"。我们会受生就是有"识",我们死后,精神继续活动,我们会被业转去入胎,结果就在胎里成长。佛陀发现有"识"入胎,就有"名色";那"识"又是从那里来那?佛陀不再追察了。然后佛陀观察由于有"识"故有"名色";因为有"名色",故有"六入",因为有"六入",故有"触";因为有"触",故有"受"……顺观至有"生"故有"老死",此称为流转门。

#### 六、十二因缘的还灭门:

我们在十二因缘的流转中,以如何灭除它的角度来看,叫做还灭门。要怎样才能把老死灭掉? 佛陀观察只要不"生",就没有"老死"; 灭三界"业有"就不"生"; 如果我们不执"取",那"业有"就不会生起; 只要把"爱"灭掉,"取"就不生; 因为"爱"是过去的业习,只要把它灭掉,就不会执取了; "受"灭则"爱"灭,以此类推,最后只要无明灭掉,此大苦聚也灭。然后顺观无明灭故行灭,乃至老死亦灭。

## 七、如何截断十二因缘的流转:

只要现在不造业,不迷惑,那现在的爱,取无明就断除、觉悟,过去所造的业就好像无根的树,再也生不起。既是说,这十二因缘告诉我们,过去的无明与业行延续到现在,如果我们觉悟不爱不取,就不会产生我见、见取见、戒禁取见等烦恼。无此烦恼后,我们就会发现十二因缘中的每一支都是无常、无我、缘生无性。既然如此,那又是谁在生?谁在受老死那?当这些执著都没有了,我们就会觉悟到没有一个众生在流转生死,受轮回之苦。只要觉悟现前的无明,在爱、取时不迷惑,我们就会发现这其中没有我。既然无我,就不会继续流转,同时也会发现到,所有的迷惑都没有了。我们在爱、取之前,感受外境的当时,觉悟它,不再去执取,这样就不受后有。

#### 八、十二因缘的三世两重因果:

无明与行是过去的因,识、名色、六入、触、受就是我们现在所受的 果报;我们现在有爱、取就会造业,是现在的因,将来就有生、老、死; 所以过去因是过去世;现在果、现在因是现在世;未来果是未来世,总共 有三世。那么三世为什么又说两重因果?第一重因果是过去因形成现在 果;第二重是现在因造成将来果。所以十二因缘中有三世两重因果。它又 告诉我们惑、业、苦的轮转,因为迷惑造业,所以要承受业报之苦;我们 在苦中又迷惑,迷惑又造业,造业又受苦,周而复始,没法间断与中止。

后来的论师把十二因缘讲为胎生学说,好像在解说怎样入胎?在胎中怎样生出六根?六根圆满怎样出胎?出胎后几岁有触,几岁有爱、取等等,这是一些论师如此诠释,不是佛陀阐述的。好像《俱舍论》,就是以年龄的划分来讲解十二因缘,这是不正确的。佛陀讲十二因缘时,不说三世两重因果,也没有说惑、业、苦,只是直接了当的说十二因缘,后来的论师加以分析,说它有惑、业、苦以及三世两重的因果,此虽非佛说,但是这是正确的。

#### 九、十二因缘给我们的启示:

- (一)、十二因缘流转的顺、逆观:从"老死"追寻到"无明",称为逆观;从"无明"追寻到"老死",称为顺观。此顺、逆观又可分为流转门的顺、逆观与还灭门的顺、逆观。十二因缘流转门的顺、逆观就是看它生(流转)的原因,所生的果报;还灭门的顺、逆观就是看它灭(还灭)的原因,所灭的果报。顺观就是"无明"灭"行"就灭,"行"灭"识"就灭,"识"灭"名色"就灭,……。逆观是:如果要"老死"灭则要灭掉"生",要灭"生"就要灭"有",要灭"有"就要灭"取",……。这就是还灭门的顺、逆观。
- (二)、佛所说的十二因缘中的十二支缘生法,其共同性质是无常、无 我、没有作者、没有受者。佛陀还告诉我们生死流转真正因果之所在,不 明白十二因缘者,就会误会这世间与人类都是上帝所创造的;或误会人是 父母生的,以为人从前是什么都没有一一无因,突然间从母胎中出世,这 些都是不正确的知见,我们学习十二因缘,以智慧观察而破除之。
- (三)、应以智慧观察,截断十二因缘的流转:我们的识入胎、名色、六入(六根)都不能改变;我们眼睛一直感受到柔和、鲜艳、暗淡等颜色的刺激;耳朵听到和谐或是刺激的声音等,这些由我们的六根与外境接触而产生的"触",因触而产生的"受",我们也都不能改变,然而我们要觉观它,把握它。假如我们很清楚的觉悟到这个"受"的话,那必定会认识到它

是不自在,是苦的,这时我们就不会有爱、取了。既是说我们现前的六 根,接触外境时,觉悟到耳朵感受声音的苦、乐;眼睛感受颜色的苦、 乐,那就有办法放弃爱、取;如果不能觉知,就会坠入爱、取中。也既是 说,如果你对"受"明明了了,那爱、取就有机会放下;如果我们对"受"观 察觉悟,然后来觉悟爱、取,使他们不再生起,如果我们能把握,那就可 了生脱死。我们过去有无穷无尽的业与无明,但是现在的觉悟,就能够把 它们全部丢掉。打个比喻说:一个做母亲的人,对子女贪爱执著,儿女快 乐,她亦快乐;儿女悲哀,她也悲哀,如果有一天她觉悟到;这个人跟我 有一段因缘,前世与我的缘比较深,今世生活在一起,如此这般地做母子 (女) 罢了。你无需为他而悲哀,也不必为他而快乐,他有他的业,为什 么别人的悲哀与快乐, 你无动于衷? 而子女的悲哀与快乐却能牵引你, 使 你喜上眉梢或牵肠挂肚?如果你观察到这一切都是缘份,看的很清楚的 话,这个悲哀与快乐就会消除。讲的更简单一点:有钱人玩古董,古董是 什么?是石头、破砖烂瓦?其中有何物值得你爱,使你执著?这个杯子有 什么东西使你快乐?没有。但是一千年的杯子,你却对它有无穷的乐趣, 爱不释手,那时因为你贪爱它。如果你观察到这也不过是个千年的杯子罢 了,现在这个杯子也是杯,我为什么要执著千年的杯子那?如果你看清 楚,把它放下,那就没事了。所以我们要观察贪爱是从哪儿生起,才能把 贪的烦恼放下。其他的种种烦恼也是一样,如果我们能觉悟、掌握咱们的 心念,爱、取不生,那么一切终归与寂静,烦恼不生起,内心一团平静, 寂灭的境界, 称为涅槃。

### 四、佛陀在经中对十二因缘有各种譬喻:

(1)、植树的譬喻:流转门有如种树浇水加肥料,树木就茁壮成长;还 灭门如种树不浇水,不施肥,树木就长不好;如把树砍掉,那它就长不起 来。十二因缘也是一样,我们在"受"这儿加水、加肥料(加爱、取),那 它就越长越多,长出将来的业有,生、老死。如果在"受"这儿把它斩断 爱、取(不加水与肥料),那它就不能成长,甚至于"受"也不生,那你就 进入无馀涅槃。

涅槃有两种:一者、有馀涅槃。二着、无馀涅槃。证悟阿罗汉果的圣者,是处在有馀涅槃的状态,他没有爱、取了,这就好比一棵树,不加肥料和水,但是树根和树干还存在,继续等到这棵树老、死。因为阿罗汉有过去的业继续存在,如果他今生的身体舍报后,没有了"受"、"触"、"六入",那就好像树根断了,他再也不来受生,那么我们就说他把这十二因缘这棵树的根都斩断,再也不能成长了。

(2)、油灯的譬喻:如果油灯添油,他就会继续燃烧,反之油灯就会熄灭,佛说十二因缘亦复如是。

佛陀教导我们观察十二因缘时,如人口渴,发现一口井,但井水有毒,千万不要喝它。这比喻爱、取如口渴,我们所喝的水就是业报,它有毒,喝了会被毒死,使得我们再来轮回生死。如果我们不想要这些业报,就不要去爱、去取,这样才能截断生死的流转。

## 元音老人《心经抉隐》节选

下面我们就把这十二因缘一个个地讲一下:

无明,就是我们平常人所说的糊涂、不明真理。由糊涂之助缘,就有妄行了,无明是帮助我们妄行的。我们之所以妄行,皆因无明之故,所以谓之无明缘行。无明并不是有个实在的东西,它是妄觉、是迷惑、是贪嗔痴等等烦恼。我们怎么样打破它呢?只要一觉悟,无明就破了。若不明真理,就有了妄行,此即"无明缘行"。

行,就是妄行,就是造作诸业。又因有妄行之助缘,就有所辨识,即分别、识别。这个东西好,则喜欢,就要得到;那个东西坏,则厌恶,就不要它。因妄行的帮助,使我们生起分别的妄识,所以谓之"行缘识。"

识,即分别、辨别、识别之心,是糊涂的认识、错误的认识。我们过 去世因为糊涂,不明真理,而有妄行。有行就造业,造业就受报。中阴身 投胎的时候,是根据过去世所造的业,经过识别,选择有缘的父母而投 胎。有何种业识就生成何种胞胎,故谓之"识缘名色"。中阴身的归宿,均 是随过去所造的业,由业缘所支配。你过去做的好事多、善业多,就会见 到光明之地,遇到环境条件好的有缘父母。反之,因恶业的缘故,则只能 见到昏暗不好的地方,而投胎到穷苦之家,甚至三恶道中。若一个人恶业 做得多,他的中阴身见不到光明之地,所见到的都是种种可怖之境。譬 如:下冰雹打他、夜叉追他、虎狼要吃他等等,吓得他慌不择路,以致躲 进坏的地方,投到条件恶劣、穷苦潦倒的人家。另外,因为恶业多、业障 深、心性昏暗之故,他只能看到幽暗、昏昧的光,即三恶道光。他认为这 些暗光和他的心相应,就跑到那里,投到三恶道里去了。我们要了分段生 死,就要在修行的时候,见一切境心不动,不为境所摄引,不生爱惑。功 夫真正做到有把握了,纵然到了中阴境界,见一切境,你心也不动了。就 是见到男女同房交媾,你心也不动,那你就不会投胎了。人之所以投人 胎,就是因为他在中阴身时,见到了有缘父母而心动了,作为第三者加入 到同房的父母当中去了。当男人射精时,就将其冲到女人的子宫里面去,这就是投胎、住胎,住进去了。

名色又是什么呢?就是初入胎中,刚到了子宫里面,这时只具色蕴,而受想行识四蕴尚徒有虚名。这个名色是什么东西呢?是一胞脓浆,象疮里面的脓一样,这是男女精卵汇合在一起而成的,无以名之,则叫做"名色"。借这个名色之助缘,渐渐长出胎形,六根也渐渐长成了,谓之"名色缘六入"。人死后作七,就是因为中阴身七天一个生死,七天一个变化。投胎后也是七天一个变化:最初象一团浆,慢慢象一个脓疮,慢慢长成一个胞,慢慢长成胎形,慢慢长出头、四肢,但六根未具,慢慢长出眼、耳、鼻、舌等等六根,慢慢长出毛发、指甲……。

六入,指的是什么呢?就是见、闻、嗅、尝、觉、知六种性能。在胎胞里,人的眼根、耳根、鼻根、舌根、身根、意根都已长成,能起见、闻、嗅、尝、觉、知诸种作用。根对境时,则会有这六种性能,这就是六入。又由于六入之助缘而成"触"。

触,是什么意思呢?是六根接触六尘的意思。怀胎圆满了,要下生出胎了,胎儿初生面世,开始与外界环境接触了。名色、六入是在胎胞里,而"触"是出胎了,母胎和外界环境的温度相差很多,所以婴儿刚出胎时,和外界空气一接触,全身就感到象针戳一样难受,其痛苦犹如活马剥皮,所以出生的胎儿没有一个是笑的,都是哭着来到这个世上。我们常说生、老、病、死苦,生的确是苦,胎儿硬是从母亲的盆骨间(象两座大山)被挤出来,不仅婴儿苦,母亲也是痛得死去活来,有时遇到胎位不正、难产或大出血,还有生命的危险。但是,人就是这样一种贱骨头,这个痛苦他能忍,痛苦过后就忘掉了,要他离开这个世界,他还恋恋不舍,还觉得惬意快乐,所以这个娑婆世界以"堪忍"而得名。由于与外界环境接触,则会生起苦、乐等感受,所以叫做"触缘受"。

受,就是领纳、领受、接受的意思。小儿一开智慧,就有受。如:眼受色、耳受声、鼻受香、舌受味、身受触、意受法。由于六根对六尘,则会生起色、声、香、味等等感受。从业识投胎以来,识、名色、六入、触、受则是感过去世无明、行所造的因,而于现在世所得的五种苦果。由此受而贪爱,所以谓之"受缘爱"。

爱,是对境产生爱欲之意。心起了贪爱,就一定要想法得到手,取为 己有,即"爱缘取"。前面我们说了,缘是帮助之意,那么,爱就帮助你把 所爱之物取到手。 取,是追求、造作。既然有求取,则有得。因有得之故,所以谓之"取缘有"。因为你要得到手,你这个求取之心就会帮助你把它得到而拥有之。

有,即业已形成。"有"是求取而得,因为求取之故,则造作成业。譬如:打乒乓球、排球,要想拿到奖牌、创出好成绩,平常不进行刻苦训练,诸如体能基本训练、大运动量训练、超负荷训练、战时训练等等,怎会具有高超的技能水平、坚强的毅力、良好的心理素质呢?我们修行,若有所求也是造业。做任何事情都是造业,只是业有善恶不同而已。这里我们要强调,有求、有所得,皆是世间的事。我们学佛,若有所求、有所得,那就坏了。有所得,就不是成佛,而是成魔了。《心经》云:"以无所得故",要一丝不挂、一尘不染,才能成佛。凡夫俗子执妄为真,执着假相,认为实有,则要有所得。因为有求、有所得之故,就会造业受报。所以,爱、取、有,是人现在世所造的三种因。你现在造业就是造因,将来就要受果。业果不亡,必缘来世之生,受未来的生死苦果。因为有所得之故,必然生死流转,生死就不能了。所以,"有"就是有生死,叫做"有缘生"。

生,是受现在世所造的因,而感得未来世的五蕴身。有生则一定有老死,这是相对的、辩证的,所以叫做"生缘老死"。

老死,是未来世之身又要渐渐老了、死了。人老了,不免忧苦悲恼。 人到死的时候,家属哭哭啼啼,舍不得亲人离去。要死的人也是哭哭啼 啼,舍不得离开亲人家属,舍不得丢掉自己所拥有的一切,舍不得离开这 个娑婆世界。人老将死,生离死别,谁不忧悲苦恼呢? 因为我们执着很 深,不甘心马上就死去,都希望多活些时间,所以说人是愚痴的啊!人们 不知道自己的佛性并不是随着人的生死而生灭。就是说,这个佛性并不是 由于小毛头出生了才有,也不因为人死了,灵识就没有了。人死了,只不 过是这具皮囊坏了,就象房子坏了,要搬个家、另换间房子一样。所以, 不要执着这个身体是真的,以至于贪恋这个世界,不肯离去。尤其是往生 西方极乐世界的人, 更要坦坦然然、欢欢喜喜地去。这个娑婆世界是五浊 恶世,是令人痛苦烦恼的地方,而西方极乐世界是最快乐的光明世界。离 开痛苦烦恼之地而到快乐光明的地方,又何乐而不为呢? 所以,真修行 人,他的妄念是比较轻的,他是不怕死的。再说,人死时是痛苦万般的。 因为这时四大要分散了。地大分散时,就象一座大山压在身上一样沉重; 水大分散时,就象整个身体浸在水里一样,潮湿寒冷:火大分散时,就象 火烧一样,身体热得难受极了;风大分散时,就象大风吹卷山上的泥土, 一层一层地削掉,这叫做"风刀解体",这种痛苦最厉害。最后一口气不

来,风大分散完了,呼吸不来了,这时就象生龟脱壳一样,痛苦凄楚,无以复加。所以,每个临死的人,都是呻吟哀嚎、痛苦万端的。

佛说的十二因缘法,又名缘觉法十二支,揭示了一切众生在六道轮回中,生而死、死而生,无始无终地生灭流转、轮回不息的根本原因,就是因为遵循着因果规律。以生命而言,有过去、现在、未来三世。三世可以说是个长时间,缩短来看,一世中的过去、现在、未来,乃至昨日、今日、明日……,无不遵循这个因果规律。结合因果关系来看,由过去的"无明、行"之二因,则有现在"识、名色、六入、触、受"的五果;由现在的"爱、取、有"三因,故有未来的"生、老死"二果。即,由过去造作的因,形成现在所受的果;由现在造作的因,又将形成未来的果。因因果果、果果因因,自作自受。因缘十二支又可归纳为惑、业、苦三道;无明,爱、取为三烦恼,烦恼即是惑道;行、有两支属业道;识、名色、六入、触、受、生、老死七支是苦道。由起惑而造业,有业则感苦果。在受苦期间又起惑,起惑又造业,造业又受苦。未来更有未来,周而复始,生生死死,在六道轮回中转来转去永无穷尽。如果不发心修行,则永远在这错综复杂的惑、业、苦中,因因果果、无始无终的生命之流中轮转不息,而不得解脱。上述的十二因缘相互配合,环节相续,称为"顺观流转门"。

佛说十二因缘法, 又告诉我们, 生死轮转的最主要由来就是无明。刚 才我们顺观这十二因缘,知道了一切众生都是依此十二因缘而在六道中轮 转不息,故名"顺观流转门"。但只知流转,而不晓得解脱的办法,还是没 有用的。这就需要逆观此因缘法十二支,谓之"逆观还灭门"。缘觉乘人逆 观十二因缘,明白了生死的根源是无明之故。于是就发修道离苦之心,修 十二因缘法,从而证得辟支佛果,即缘觉果,因而了了分段生死,了脱了 六道轮回的生死流转。无明是糊涂、是烦恼, 先要把它断掉。无明灭了, 则行灭, 即不妄行了。行灭, 则识灭, 分别心也就没有了。没有妄行, 则 不造业,就不受果了,就不会动心识别有缘的父母来投胎了,如此则名色 灭。既然没投胎,又怎能长出六根呢?所以六入灭。六入灭则触灭,无有 胎儿出生,则谈不上触尘了。触灭则受灭,既然没有这个肉身,何以受 之?不受一切受,即正受、正定。不受就没有爱了。没有爱憎,也就没有 取舍了,即爱灭、取灭。不取则不会得,所以"取"灭则"有"灭,无爱、 取,则不作有漏业,即不会造业受报,不投来世胎,那么,"生"就灭了。 无生则无老死,没有生,怎么谈得上老死呢?从而忧悲苦恼、生离死别也 就没有了。由此可知,无明灭了,则行等十一支俱灭。无惑则无业,无业 则无苦。缘觉乘人修此十二因缘法,破除无明,证得辟支佛果,从而了脱 分段生死。

《心经》云"是诸法空相",十二因缘法也是无始以来幻化所显,性空本无。我们前面已经讲了,无明并不是一个具体的东西,无明当体是空,不是真有。既然没有,又怎么破呢?实际上无明无可破,一觉便了,所以"无无明",即没有一个实实在在的无明等你去破,无明当体即空,不要当成真有,只要一觉,无明就没有了。既然没有无明,那何须谈将其破尽呢?没有无明,则没有破,又有什么"破尽"可言呢?所以"亦无无明尽",就连"破尽无明"也没有了。下面"乃至"两个字是超越、省略之词,与前面的"乃至无意识界"相同。从无明到老死有十二支因缘,把中间的十支省略掉了,超越过去,其十支亦复如是。"无老死、亦无老死尽",诸法空相,根本没有老死。既然没有老死,又有什么"尽"可言呢?这样,就把十二因缘法的"顺观流转门"和"逆观还灭门"都破了,一切都不可得。

《心经》是大乘法门,"无无明,亦无无明尽,乃至无老死,亦无老死尽。"就是要破缘觉乘的法执,指出他们所修持的十二因缘法都是空的,是根本没有的,了不可得,从而教他们回小向大。诸法皆空,佛法不可得,心性不可着,一切都不可得。正象《金刚经》所说:"知我说法,如筏喻者"。法是一个渡河的船、木排。我们渡过生死苦海要上岸了,就不能舍不得离开渡船,所以说"知我说法,如筏喻者。法尚应舍,何况非法?"连修道成佛的法都要舍,更何况世间的一切空相、虚幻之法,更要舍了。